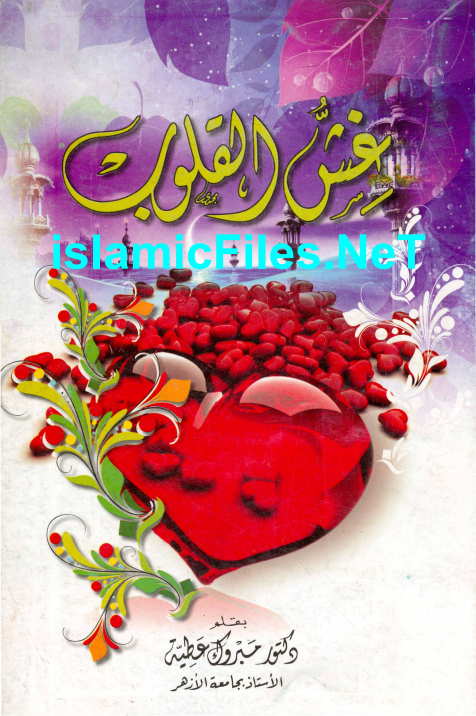
تم تحميل هذا الكتاب من موقع الملفات الاسلامية http://islamicfiles.net



## مقدمة

الحمد لله الذي جعل القلب موضع الاتعاظ بكتابه الذي أنزله على قلب نبيه ، والصلاة والسلام على حبيبه وصفيه سيدنا ومولانا محمد وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه ورضى بسنته إلى يوم الدين ؛ يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ..

وبعد ..

فهذا كتاب سميته « غش القلوب » أحاول فيه أن أبحث هذه الظاهرة التي ما عادت تخفى على أحد ، ولم يسمها أحد بهذا الاسم ، ولم يضع لها هذا العنوان ، وأنا على يقين أن القارئ الكريم سوف يسعد بُمذا العنوان كما يسعد بقراءة شعر يعبر عما في نفسه ، وكأنه هو الذي كتبه أو الذي أملاه الشاعر؛ ومن ثم قال أهل الأدب: إن الشاعر مرآة المجتمع ، وأنا أرى كذلك أن الداعية مرآة مجتمعه ؛ لأنه يصور ذلك المجتمع الذي هو أحد أفراده في ضوء الفكر الديني المستنير، الذي اكتسبه من ثقافته الواسعة ، ونذر له عمره ، واستقاه من نصوص دينه ، وشرح العلماء الثقات لها ، وكان على اقتدار بربطها بواقعه الذي هو واقع الناس ؛ فإن الدين ما جاء إلا لعلاج الحياة بواقعها ، فما كان فيها من جميل أقره كالكرم والشجاعة والجوار ، وما كان فيها من قبيح حرمه كوأد البنات ، وسائر المنكرات ..

وقد عرفنا الغش فى البضائع والسلع دينًا بأنه حرام ، واجتماعًا بأنه مذموم ، وتجارة باجتناب مرتكبه ، وعدم التعامل معه قدر الطاقة ..

ولكن ما عسى أن نقول في غش القلوب ، وهو أشد خطرًا من غش البضائع ..

والسلع ، قد تردها بدون مشكلة ، وهـــذا حقك شرعًا ، وقد تقبلها إن كان الأمر هيئًا ، ولكن كيف ترد إنسانًا تبين لك غش قلبه وقد يكون زوجًا ، أو زوجة ، وقد يكون أخًا ، أو جارًا أو أستاذًا أو تلمندًا

وقد تكتشف غش البضائع والسلع فى وقت قصير ، لكن اكتشافك غاش القلب لا يكون أحيانًا إلا بعد زمن طويل ؛ لأن الإنسان يملك أن يخفى غش قلبه بحلاوة لسانه وكذبه ؛ فيخدعك دهرًا حتى تسلمه نفسك وأنت مطمئن إلى صدقه ، فإذا أخذ منك بغيته بدت لك حقيقته ؛ فإذا الكارثة أقوى من احتمالك ، وإذا الأفق يبدو أمام عينيك سوادً على سواد في ظلمات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكد يراها ومن لم يجعل الله له نورا فما له من نور كه ..

فما معنى غش القلوب ؟

وما علاماته ؟

وما أثره في الناس ؟ وما موقف الإسلام منه ؟

وما الضمانات التي نجدها في الفكر الديني للنجاة من هذا الشر المستطير ؟

وأظن أن الإجابة عن هذه الأسئلة تفى بالمقصود من هذا العمل الذى أحتسبه عند الله \_ عز وجل \_ وأسأله أن يتقبله عملاً صالحًا ينتفع به العباد إنه ولى ذلك والقادر عليه ..

مبروك عطية

الأستاذ بجامعة الأزهر

## الفصل الأول

غش القلوب وعـلامـاته ا والدليل على ذلك من واقعنا :

١ \_ أننا نصفق لمرشح تكرر نجاحه بمجلس الشعب ، ولم يفعل شيئًا ؛ فكم قال وكم كتب برنامجًا لآخر ما ترى من إنشاء ، وصور

حياته الفداء لأبناء دائرته الأعزاء ، وصور حياهم إن نجحوه خلوًا من

الأعباء والإعياء ، فسوف يجعل من حيهم آية نظافة ، ويبني لهم المدارس ، والمساجد ، والمستشفيات ، وسوف يوفر فرص عمل للعاطلين ، ويطالب بزيادة رواتب العاملين ، وسوف يحارب الفساد الذي استمر سنين ، ولن ينام الليل ولن يهدأ بالنهار حتى ينام الناس في دائرته

مسرورين .. ولما نجح رآه الناس نائمًا بين النائمين في المجلس ، ويصحو على تصفيق المصفقين فيه ، الموافقين على قوانين مرهقة للشعب ، ومنها الضريبة العقارية ، التي تسعى إلى تخريب الانتماء للوطن حيث يشعر

المواطن بالغربة الحقيقية في وطنه ، وكم ناديت الرئيس والحكومة بإلغاء هذه الضريبة السيئة فورًا وكم لها من بديل يدر على البلاط أموالاً ، لكنه عجز الفكر الذي أهمل النافع طويل المدى من المشروعات والاستثمارات ، ولجأ إلى الشيطان القريب من فرض مثل هذه الضريبة ،

وما أشبه هـ ذا العقل بعقل اللص الذي صدت نفسه عن العمل وتفتحت للسرقة ؛ حيث رآها أسرع جمعًا وأكثر ، فلم يوجع قلبه ويرهق ساعده في عمل مضن تكون نتيجته قروشًا زهيدة ، بينما هو

قادر على أن يجمع الملايين بخفة يد ، وفي أقل زمن !

خاطب فريسته ، وأن يعمل أعمالاً منافية للشرع ، وهو مصر عليها [خلاف المؤمن الذي يرتكب السوء بجهالة ثم يتوب من قريب] .. ألا ترى إلى قــول الله ــ تعــالى ــ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ

غش القلوب أن يظهر الإنسان بلسانه نقيض ما في قلبه ، وذلك إذا

قَوْلُهُ. فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِۦ وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَامِ ۞ ﴾ وما أكثر هؤلاء في زماننا الذين يجيدون معسول الكلام وهم

يضمرون مر الفعال ، فقط ينتظرون الفرصة المناسبة كي ينقضوا على فريستهم انقضاض الوحش الكاسر ، تلك الفريسة التي استرخت حين سمعت هذا الكلام الجميل ، ونامت على صدر الأسد تحسبه من حلو كلامه ريش نعام ، ومن تحت رأسها بركان لا تشعر به من سحره ، ذلك

السحر الذي قال فيه رسول الله ﷺ : « إن من البيان لسحرًا » .. ذلك السحر الذي غفلنا عنه تمامًا وولينا وجوهنا شطر السحر الآخر الذي إن كان له من وجود أذهبته المعوذتان ، إذا كنا على يقين

من ذلك .. ونحن حين نصدق غاش القلب إنما نشجعه ، ونكثر من أمثاله ، وحين نصفق له إنما نعطيه جائزة فورية ؛ حتى يخدعنا أكثر ويخدع غيرنا أكثر ..

إن مشل هذا النائب غاش القلب ، ونحسن نشجعه إذ نصفق له وننجحه ونحن نعلم أنه لن يفعل شيئًا ..

ومن شجع ظالًا على ظلمه كان مثله ، وقد قال ﷺ : « لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين » ..

وإذا كان مفاد الحديث وجوب الحيطة والحذر وأن يكون المؤمن على خبرة بمواضع الأخطار إلا أننا أصبحنا نلدغ من الجحر الواحد ألف مرة بمزاجنا ، وبرغبة منا وهذا نذير بأن في قلوبنا غشًا كذلك ؛ فإن ذا القلب السليم من الغش لا يرضى بالغش ، ولا يحب أهله ولا يواكلهم ولا يصادقهم ، وإنما يفر منهم فراره من الأسد المفترس ..

۲ — ومن أمارات غش القلوب أن ترى المرء إذا كان له الحق جاء مسرعًا ، ورضى بحكم الله ورسوله ، وإن كان عليه الحق تولى معرضًا مع ادعائه أنه مؤمن ..

وقد جاء ذلك فى سورة النور حيث قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَيَقُولُونَ مَا الله وَالله وَالرَّهُ وَمَا أُولَكِهِ وَالْمُؤْمِنِينَ ءَامَنَا بِاللهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتُولًى فَرِيقٌ مِّنْهُم مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَكِهِ فَإِلَا مُؤْمِنِينَ اللهُ وَإِلَا اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُم إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مُعْرِضُونَ ﴿ وَإِن يَكُن لَمْمُ لَلهُ عَلَيْهُم أَنْ اللهِ وَلَذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيحَكُم بَيْنَهُم أَوْ الرَّتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَن عَيفَ اللهُ عَلَيْهِم وَرَسُولِهِ لِيحَدُّونَ اللهُ عَنْ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيحَكُم بَيْنَهُم أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَالْمَعْنَا وَالْوَلَةِ فَى مُمُ الْمُقْلِمُونَ ﴿ وَمَن يُطِعِ وَرَسُولِهِ لِيحَكُم بَيْنَهُم أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَالْمَعْنَا وَالْوَلَةِ فَى اللهِ عَمُ الْمُقْلِمُونَ ﴿ وَمَن يُطِع وَرَسُولِهِ لِيحَكُم بَيْنَهُم أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَالْمَعْنَا وَالْوَلَةِ فِي هُمُ الْمُقْلِمُونَ ﴿ وَمَن يُطِع وَرَسُولِهِ لِيحَكُم بَيْنَهُم أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَالْمَعْنَا وَالْمَالِمُونَ ﴿ وَالْور : ٤٧ ع - ٢٥ ) .

هذه صورة واضحة لغش القلوب ، وهى متوفرة عند كثير من الناس ليس فقط إذا دعوا إلى حكم الله ورسوله ، وإنما إذا دعوا إلى مجلس عرفى من مجالسهم التى عرفت بشىء من العدل والإنصاف ، إذا عرفوا أن لهم الحق جاءوا من بعد الفجر ، وقعدوا ينتظرون الحكم الذى يعرفون أنه لصالحهم ، وإذا عرفوا أن عليهم الحق ، وألهم سوف يدفعون شيئًا هربوا وزاغوا ، وأخذ الناس يبحثون عنهم فى كل مكان ، وإذا حضروا جادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق ، وفى النهاية يتهمون من حكم عليهم بما يستحقون بالظلم والمحاباة لخصمهم ، وفضحوه بين الناس ، وقالوا فيه ما لا يقال ..

كهذا الزوج الذى شكته زوجته إلى القاضى الشعبى ، وكان ظالًا لها ؛ فقضى عليه ؛ فقال :

فتن الشعبى لما مد بالعين إليها فتنته بجمال وبخطى حاجبيها قال للشرطى قدمها وقدم شاهديها وقضى زورًا على ولم يقض عليها

وفى السيرة النبوية حدث هـذا حيث تخاصم رجـل والزبير بن العـوام إلى رسول الله عليه ، وكانا جارين فى الأرض : أيهما يسقى

14

فقال القاضى: لا أستطيع أن أحكم بما لك ..

فقال الإمام:

صدقت ، فلما هم بالانصراف ، وهو راض بالحكم ..

قال النصراني : أهذا حكمكم ؟

قال القاضى : نعم ..

فقال : إن هذا حكم الأنبياء ، وأشهد ألا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله ، ودخل الرجل في الإسلام بلا سيف وبلا خطب رنانة ، وإنما لما رآه من حكم ذى منهج ، ورضا بمذا الحكم من رأس الدولة

والمنهج كما بينه رسول الله على: أن البينة على من ادعى واليمين على من أنكر ..

وذلك لأنه على كما بين لو أخذ الناس بدعواهم لضاعت أموال ،

ومن أجل ذلك كان رضا صاحب الحق بالحكم الذى يبدو ضده مراعاة لتلك القاعدة ؛ حتى لا يكون له استثناء ، يؤدى إلى فساد كبير ، ومن آثر المصلحة العامة على مصلحته الخاصة كان ذا قلب ألأن كان ابن عمتك ؟!

فغضب النبي ﷺ وأعاد الحكم وشدد ، فقال : « اسق يا زبير حتى يبلغ الماء الجَلار » ..

( أى جذور الزرع ، أى اسق حتى يبلغ الماء أصول الزرع ، قضى أولاً بمنتهى الرفق ، فلما رأى ما رأى من الرجل قضى بمنتهى العدل ﴾ شرح القسطلاني على صحيح البخاري ..

وكان الحكم بلا شك عين العدل ؛ لأنه من يعدل إن لم يعدل رسول الله ﷺ ، لكنه لما لم يكن لصالح الرجل قال ما قال ، وما كان ينبغي له أن يقول ذلك ، لكنه شيء من غش القلوب ..

وما أكثر هذا الصنف المغشوش من القلوب في زماننا ، إذ قل من تجده یرضی بالحکم علیه کما یرضی بالحکم له ، وقد روی أن أمير المؤمنين على بن أبي طالب ريجي خاصم نصرانيًا على درع كانت له ، وفقدها ، فرآها مع ذلك النصرابي ، فقال القاضي له :

« أمعك بينة يا أمير المؤمنين ؟ » ..

قال : لا ..

١٤ غـش القلــوب

سليم ، وكذا من رضى بأن يدفع ما عليه دون مجادلة بالباطل وتولُّ ، وإعراض ..

إن من آيات غش القلوب أن يقبل المرء إذا كان صاحب حق ، وأن يعرض إن كان الحق عليه ، وما أكثر هؤلاء في هذا الزمان !

٣ \_ عدم الفرح في مواضع الفرح ..

ومن علامات غش القلوب عدم الفرح في مواضع الفرح ، فالله \_ تعالى \_ يقول : ﴿ قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ مَيْذَلِكَ فَلْيَضَّرَحُواْ هُوَ خَـ يُرُّ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴿ ﴾ ( يونس : ٥٨ ) .

وقد ذكر الشهاب الخفاجي ــ رحمه الله ــ أن للنعمة لسانًا تخاطب به ركها ، تقول نعمة : يا رب أبقني في بيت فلان ؛ فإنه كلما رآبي فوح بي ، وشكرك على ، وتقول نعمة أخرى : اللهم انقلني من بيت فلان ؛ فإنه

كلما رآبي لم يفرح بي ، ولم يشكرك على ... وهـــذا الدين دعــوة للفــرح والسعادة ؛ ألا ترى إلى قــول الله

\_ تعالى \_ : ﴿ طه اللهِ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ اللهِ ( طه : ١ - ٢) وقد قال عليه الصلاة والسلام \_ حين عاد جعفر بن أبي طالب

﴿ الله عَلَيْهُ مِنِ الحَبِشَةِ ، وقد فتح الله لرسوله خيبر : « لا أدرى بأى الأمرين أسر : بفتح خيبر أم بعودة جعفر! »

وما أكثر دواعي الفرح لمن يبحث عنها وسوف يجدها ؛ لأنما تبحث عنه ، ولكن على شرطها ، وشرطها أن تلقاه باحثًا عنها ، فإن

لقيته باحثا عنها عانقته ، وإن لم تجده وقفت تنتظر ؛ لعله يناديها ، ويسألها : أين أنت ؟

وعندئذ تقول له: ها أنا ذا أمامك ، وبين يديك ، لكن وقوفها لا يدوم طويلاً ؛ لأن الوصال مع الصدود الطويل لا يدوم :

صددت فأطولت الصدود وقلما وصال على طول الصدود يدوم ..

وقد وسع الإسلام دائرة الفرح ؛ فدعا المسلم إلى الفرح بما عنده من نعم الله ـ تعالى ، وهى كثيرة قال الله ـ عز وجل ـ : ﴿ وَإِن نَعَتُدُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا يَحْمَهُ وَهَمَ } ﴿ إبراهيم : ٣٤ ) . لكن المأساة أن ريحًا غير طيبة ساقت إلى كثير من الناس أن النعمة في

المال وحده ، فإن توفر المال وجدت النعمة ، وإن لم يتوفر فلا نعمة .. سلعة ثقافية مغشوشة أدت إلى غش القلوب ، وقد ذكرت قُولَ الله \_ تعالى \_ ﴿ قُلْ بِفَصْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَالِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِتَّا يَجْمَعُونَ ﴿ ﴾ ﴾ ( يونس : ٥٨ ) .

وقد تجد امراً ذا عافية في بدنه ، وذا أمن في سربه ، وذا زوجة وفية ، وذا جار طيب غير مؤذ ، وله ولدٌ بارٌّ ، وغير ذلك مما لا يحصى ، ولا ينظر في ذلك كله ، وإنما ينظر في المال ؛ لأنه لا يرى النعمة إلا فيه ،

ثانيًا ولو كان له اثنان لتمنى ثالثًا ، ولا يملأ عين ابن آدم إلا التراب » . . ومن ثم تراه لا يفرح بنجاح أحد ، وإذا نجح ولد جاره أمسك بأذن ولده وأخرج همه فيه ، وقال له : ومن توسع الإسلام في الفرح دعوته إلى الفرح لفرح الآخرين ؛ حتى لغير المسلم ألا ترى إلى قوله ــ تعالى ــ : ﴿ الْمَرَّ كُنَّ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ۗ كُ كيف يحصل هذا الولد على مجموع أعلى من مجموعك ، وهو قد رقبتك ، وأبوه دون مستوى أبيك ، وأمه مثلها خادمة عند أمك ،

فِي أَدْنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ سَيَغْلِبُونَ اللَّهِ فِي بِضْعِ سِنِينَ لِلَّهِ ٱلْأَمْسُرُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَهِ فِي يَفْسَحُ ٱلْمُؤْمِنُوكَ ٤ إِبْنَصْرِ ٱللَّهِ يَنصُرُ ولا يأكل أكلك ، ولا يشرب شربك ، وليس عنده ما عندك ، يا ابن مَن يَشَكَأَةُ وَهُوَ ٱلْعَكَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾ (الروم: ١ – ٥ ). كذا وكذا .. وفى الصحيح يقول رسول الله ﷺ : « لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه » .. أولادي ، أو من تلاميذي ، وأنا في سن والده أو أستاذه ، ولم أبن غرفة ..

ومن هذا الحب العظيم أن يفرح لفرحه .. ولأمر ما \_ لا شك أنه مـن غش القلوب \_ هناك من لا يعرف الدنيا تعطى الحلق من لا أذن له » .. هذا الفرح ، بل إنه يحزن إذا أصاب أخاه خير ؛ لأنه لا يحب الخير له ؛ فبينه وبين الخير الذي يصيب غيره مبعدة نفسية ؛ فهو لا يرى أحدًا يستحق خير ما في الدنيا غيره .. إنه وحده الذي يستحق الخير دون سواه ، فسواه يستحق الشر والسوء والخسارة ، بل إنه لا يستحق الحياة أصلاً ، إنما يستحق

الإعدام ، والحرق ، كما يقول ..

لا ينظر إلى ما بذله ابن جاره من جهد ، ولا ما بذله فلان من عمل حتى بني ما بني ، ومن العجيب أن بعض هؤلاء لا يرى أن الخير صادف أهله ؛ بسبب نسب متواضع سمع أحدهم أن شابًّا دخل كلية الطب ؛ فبهت وقال: فلان هذا ابن الكلاف \_ عامل الزراعة المتخصص في رعاية المواشى \_ سيصبح طبيبًا!

ويقول : فلان بني عمارة أو عمارتين في غمضة عين ، وهو في سن

ويتهمه بأنه يعمل في الممنوعات أو يقول العبارة الشائعة : « هي

كيف وما جربنا عليه كذبًا قط ..

فقال الأخنس : ولم جئنا لقتاله ؟

فقال أبو جهل : إذا كان في بني هاشم الرفادة والسقاية ، وكانت فيهم النبوة ، فماذا بقى لنا ؛ فتركه الأخنس ، وأخذ من معه من رجاله وانصرف ..

قال العلماء من أصحاب التاريخ والسير : وسمى الأخنس بهذا الاسم لذلك السبب لأنه تراجع ولم يحـــارب رسول الله علي كما سمى إبليس الخناس ؛ لأنه يتراجع إذا ذكر الله \_ تعالى \_ وكذلك بمت الذي سمع أن ابن فلان الكلاف دخل كلية الطب إنما بهت لأنه يرى أن ابن الكلاف لا ينبغي أن يكون طبيبًا ، إنما ينبغي أن يكون كلافًا كأبيه ، حسدًا من عند نفسه ، ولم ينظر إلى جهده وما بذله من وقت وإعمال عقل في سبيل الحصول على مجموع أهله لهذه الكلية كما أن الكافر لم ينظر إلى المعجزة التي أهلت ذلك الرجل لكي يكون نبيًّا ، وقد جاءهم بالقرآن الكريم حجة الله الباقية ، وهم أرباب فصاحة وبيان عقدوا من أجلهما الأسواق كعكاظ وغيرها وتباروا فيها وتسابقوا ونصبوا الأكابر ، من أجل التحكيم بين الشعراء ، وبيان الأشعر منهم بناءً على خبرهم الطويلة باستعمال الفصيح العالى والموسيقي التي اكتسبوها من ممارستهم ، ومحاكاة بعضهم بعضًا ، وقد قال كبيرهم النابغة الذبياني: فقط لأنه ابن كـــلاف ، كأنه يـــرى أنه لا يستحق أن يكون طبيبًا

فما الفرق بين هذا المنطق ، وبين قول الكافرين : ﴿ أَمَاذَا ٱلَّذِي بَعَكَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ( الفرقان : ١ ٤ ) .

لا شك أنه لا فارق إلا فيما يقوله الناس عندما يسمعون تلك العبارة ، ويقولون : معاذ الله ، هناك ألف فرق بين المؤمن والكافر ، وكأن المؤمن ملاك ، والكافر شيطان لا يؤمن بالله واليوم الآخر ، ويغفل عن مثل هذا التشابك الخطير بينه وبين الكافر في عبارات وأقوال ، منها هذا القول الذي يدل على أن الكافر إنما كفر ؛ لأنه استحقر الرسول ؛ الذي رآه وضيعًا مع أنه من أشرف الناس نسبًا ، وقد كانوا يقولون له عندما يلقونه : أنت تعلم قدرك فينا شرفًا ونسبًا ، وقد قال بعضهم كما جاءٍ في الكتاب الكريم : ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ هَنَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلِ مِّنَ ٱلْقَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ اللهِ ﴿ الزَّحْرَفَ : ٣١ ) ..

مع ألهم لو جاءهم رجل من القريتين عظيم لكفروا به ، ولما آمنوا ؛ لأن الإيمان مرده إلى الآيات البينات والمعجزات الباهرات التي يظهرها الله على يدى مدعى النبوة تصديقًا له وإرشادًا للناس كي يتركوا ما هم عليه من ضلالة ، ويهتدوا إلى الله ربمم المستحق وحده للعبودية ، لكن الكافرين كفروا عنادًا وحسدًا كما جاء في حديث الأخنس بن شريق حيث جلس مع أبي جهل ليلة بدر ، وسأله :

هل تزعم أن محمدًا كذاب ؟ فقال :

وكذلك من كان في قلبه غش ، فقد تبين له أن الطالب الذي دخل كلية الطب كان طالبًا مجتهدًا استذكر دروسه ليل نمار ، ولم يكن لعوبًا

ولا هاجرًا كتابه ، فلو أنصف لفرح له ولوالديه لأنه مؤمن يعلم قول النبي ﷺ : « لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه » ..

الكنه لم يرض من قلبه أن يكون ابن الكلاف طبيبًا ذات يوم ، إنما يريده كلافًا كأبيه ، وهـــذا مــن غش قلبه ، وفساد ذوقه وضعف

ولعل الفقه الإسلامي الذي كان حريصًا على أن يتيح الفرصة لمن هو لها أهل في صلاة الجماعة خصوصًا الجمعة ، فالذي يأتي أولاً أولى بالقعود والصلاة في الصف الأول ، بغض النظر عن كونه أميًّا أو عالمًا ، رئيسًا أو مرءوسًا ، قويًّا أو ضعيفًا ، كما لهي الشرع الحنيف عن 

فقد رآه ﷺ وهو يتخطى الرقاب فعده مؤذيًا كائنا من كان هو .. لا شك أن الذي يتخطى رقاب الناس في المجلس وصولاً إلى الصف الأول وهو ليس له أهلاً ؛ لأنه جاء متأخرًا في قلبه غش ؛ لأنه رأى نفسه فوق الناس ، فهو يريد أن يتقدمهم وأن يكون سابقاً لهم حتى

وإن جاء متأخرًا ..

« دخلت المدينة وفي شعرى إقواء ، وخرجت منها وأنا أشعر العرب » ، فانظر إلى هذا الفحل من الشعراء الـذي دخل المدينة وفى شعره إقواء ( وهو اختلاف حرف الروى من ضم إلى كسر ) ثم خرج منها وقد سلم شعره من هذا العيب المعروف وهو من عيوب القافية ، وكما روى أهل الأدب بأنه عرف الإقواء عندما غني شعره ، فإن المغنى أشبع الحركات ؛ فتبين له اختلاف الضم والكسر مع هذا الإشباع ؛ فعرف عيبه وما عاد إليه ..

فلما استمع هؤلاء للقرآن الكريم وصفوه فقالوا:

« إن له لحلاوة ، وإن عليه لطلاوة ، وإن أعلاه لمثمر ، وإن أسفله لمغدق ، وما هو من كلام الجن والإنس ، وإنه ليعلو ولا يعلى عليه » . . فقائل هذه الكلمات لا يقولها إلا عن يقين بأن كلام الله مختلف عن الكلام الذي عهده سواء أكان هو من نظمه ، أم نظمه غيره واستمع من يفعل ذلك ؛ فقال له : « اجلس ؛ فقد آذيت » .. إليه وعليه تربى وترعرع ، ودرج لسانه ؛ فصار فصيحًا يعرف الغث من السمين ، ويعرف المستقيم من المعوج ، وتلك التي تعرف بالسليقة أو الفطرة التي تكونت مع الإدمان لفصيح الكلام شعره ونثره على سواء ، فما الذي حال بينهم وبين الإيمان ..

> لا شك أنه العناد ومحاكاة الآباء والأجداد والحسد الذي قال الله \_ تعالى \_ فيه : ﴿ حَسَلًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ ( البقرة : ١٠٩) ..

ولا شك أن ابن الكلاف يعرف حقد جاره عليه ، وهو بهذا الحقد

يزرع فيه بغضه ، وكراهيته ، فإن صار ذات يوم طبيبًا فعلاً ، وجاءه

ذلك الحاقد فهل تظن أنه سوف يعالجه كما يعالج سائر الناس ، أو

غــش القلـــوب

كما يعالج شخصًا آخر يحبه ؟ إن كان هذا الطبيب سليم القلب عالجه كما يعالج من يحب دون

النظر إلى سالف بغضه ، وحقده وسواد قلبه ؛ لأنه لا يعامل الإساءة بإساءة مثلها ، وإنما يعامل الإساءة بحسنة ؛ لأنه يؤمن بقول الله \_\_ تعالى \_ فى سورة فصلت : ﴿ وَلَا شَنَّوَى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّئَةُ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ

أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَّةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ١ ﴿ وَمَا يُلَقَّىٰهَ آ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقُّنْهَآ إِلَّا ذُوحَظِّ عَظِيمٍ ۞ ﴾ ( فصلت : ٣٤ ــ ٣٥ ) . ومعنى ذلك أن سليم القلب لا يدفع السيئة بسيئة إنما يدفع السيئة

بحسنة عسى الله أن يجعل عدوه حبيبه ، ومعوجه مستقيمه ، والبعيد عنه قريبًا منه ، أو على الأقل يتجنب الكثير من أذاه ومكره وسوءه ، وهو يفعل ذلك ابتداء طاعة لأمر الله وامتثالاً له حيث بينه في كتابه

وهو أهدى من غيره ، قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى

لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ ( الإسراء : ٩ ) . وقد يعامله معاملة سيئة أدناها ألا يحسن لقاءه ، فلا يبتسم في وجهه ، ولا يبشره بشفاء ، وقد ينسى أن يكتب له بعض الدواء ، وهذا كله

ولو كان سليم القلب لجلس حيث انتهى به المجلس .. وقد كان رسول الله على وهو قمة الناس وأعلاهم وأكرمهم وأشرفهم يجلس حيث ينتهي به المجلس ، وقد كان الصحابة رضوان الله عليهم إذا رأوه يفعل ذلك يستديرون له حتى يكون هو ﷺ في صدر المجلس ، وتلك من المعادلات المفقودة التي صارت مهجورة في زماننا ، وهي من المعادلة بين الحق والفضل كالمعادلة بين المتواضع ومن يتواضع معهم ، فالمتواضع إنما ينزل درجة عن درجته إشفاقًا ورحمة ، ولو تحققت المعادلة لما نسى الذين يتواضع معهم مترلته الأساس ومكانته اللائقة به ، فليس من المعقول أن يتواضع معك إنسان وهو

والدك ؛ فتنسى أنه والدك وتعامله على أنه أخوك أو صاحبك ، وليس منه أن يتواضع معك أستاذك ؛ فتعامله على أنه زميلك ، إنما المعادلة تتحقق فى أن يتواضع لك وأنت تعرف له قدره فلا تعامله بما تواضع فيه وإنما تعامله بما يستحق من الأسلوب اللائق به قبل أن يتواضع .. ولا شك أن فقدان هذه المعادلة جعلت الكثير من المتواضعين

يعزفون عن هذا التواضع ويأبونه ، ولا يتواضعون لألهم عرفوا أن التواضع ذل وأن الناس لا يقدرون المتواضع ولا يعاملونه بما يجب أن يعاملوه به .. ( محمد \_ والله \_ مجتهد ) ، كان القسم المضيء بلفظ الجلالة اعتراضًا بين المبتدأ ( محمد ) ، والخبر ( مجتهد ) ، وأنت لا تنسى هذا التلازم بين المبتدأ والخبر ، وإن أضاء الاعتراض أمام عينيك ، وإلا أخطأت في

غيش القليوب

الإعراب ، ومن أخطأ في الإعراب فلابد أن يخطئ في إدراك المعنى ؟ لأن الإعراب فرع إدراك المعنى ..

والاعتراض عند الذين يقولون بعد الابتسام: ( اللهم اجعله خيرًا ) اعتراض بين متلازمين هما الحزن أولاً والحزن آخرًا ، فالحزن مبتدأ والحزن خبر ؛ فكيف تكون حياة هؤلاء إلا سلسلة من الأحزان لا وليس لهذا من أصل في دين الله الإسلام ، وليس له من سند ، إنما سنده من الشيطان ، وأنفسهم الأمارة بالسوء ، وقد قال الله \_ عز وجل - : ﴿ قُلْ هُوَمِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾ (آل عمران : ١٦٥).

وقد قال أحد الشباب الذي سئم الحياة مع أسرته : « إنني عندما قلت لوالدى : لقد نجحت بمجموع كبير ؛ قال : ثم ماذا ؟ » كأنني لم أقل له شيئًا ، أو كأنني قلت له : إن ولد عدوك قد نجح .. وقد تكون هذه الزوجة على منوال اللاتي يزعمن أن الزوج إذا نجح تزوج غيرها ، فمن الخير لها أن يتأخر لا أن يتقدم ، كالتي تقول ليل نمار لزوجها :

التي تتراكم مع الأيام من غش القلوب ، لكنه الغش الوليد من غش ؛ فقد أثر الحقد فيه حتى صار هو الآخر ذا قلب فيه غش ، وكما قالت العرب من قديم : ( إنك لن تجني من الشوك العنب ) أي أن الشوك لن يطرح عنبًا ذات يوم وإن سقيته كل يوم سكرا ؛ لأن أساسه وجذره لا يقبل السكر ولا يؤثر فيه .. وكثير من الناس يعانون من تبلد إحساس من يعاشرون ؛ فأنت ترى الزوج ناجحًا ولا تفرح زوجته لنجاحه ؛ وذلك إما لأنها ذات قلب فيه غش ، فهي لا تعرف الفرح أصلاً ؛ إذ إلها من بيئة النكد، رضعته لبنًا من صدر أمها ، وتغذته طفلة من ثقافة بيئتها ، وشبت عليه فتاة من ثقافة سوداء حولها ، وأفلام ومسلسلات ، وشيوع روح الكدر ، الذي يعكر كل صفو ويجرح كل فرح ، ويقضى على أي بارقة أمل تلوح في الطريق أمام عينيها ، فهي من الذين يقولون إذا ابتسموا : ( اللهم اجعله خيرًا ) ، مؤمنين بأن بعد الابتسام آلامًا سوف تأتى لا محالة ، وأن السرور أشبه ما يكون بجملة اعتراضية ،

وقعت بين متلازمين كالمبتدأ والخبر ، والفعل والفاعل ، ولابد حتمًا أن

فكر القارئ ، وإن كان يرى الاعتراض أمام عينيه فأنت إذا قلت :

وإن كانت فى جنة وارفة الظلال ..

غـش القلـــوب

لزوجة أوتيت من الحسن ما يقر العين ، ومن الشرف ما يزهو به الناس أفراح العرس يحضرها المدعوون وغيرهم مما يشيع الفرح ، والبهجة في نفس العروسين ، اللذين ينظران إلى الناس ، وهم فرحون ؛ والبهجة في نفس العروسين ، اللذين ينظران إلى الناس ، وهم فرحون ؛ الدين ما يشرح قلبه ، ويكفل له حياة آمنة مستقرة ، وليس في فيفرحان ، وكأن فرحهما مستمد من فرح الجمهور الذي حضر من ضرورة تدفعه لكي يتزوج عليها ، أو ينظر إلى امرأة سواها ؛ لكنها وكأنه هو صاحب الفرح ..

يفعل شيئًا ..

وهكذا تجد فقدان الفرح على مستوى الأسرة يهددها بالانهيار ، ومكذا تجد فقدان الفرح الذى يؤلف الله به بين القلوب .. وما أشد حاجة الأسرة إلى الفرح الذى يؤلف الله به بين القلوب .. وقد قال الله ـ تعالى ـ : ﴿ فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوَ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (آل عمران : ١٥٩) .

أنا أعلم أن الله إذا أكرمك بمال فلن تتأخر عن الزواج يومًا واحدًا ،

إنما يمنعك الفقر \_ أدامه الله عليك \_ ، ومثل هذه الزوجة في قلبها غش

آيته سوء الظن بزوجها ، الذي هو سوء ظن بالناس جميعًا ؛ فلا أحد

عندها يعرف معنى الوفاء ، ولا أحد فيما ترى يعرف معنى القيمة الحقيقية

ومن اللين الفرح فى موضع الفرح والسرور الذى تتفتح به الشرايين فإذا بمواء السعادة يغشاها وتخرج من ثمرات البهجة ما يشيع فى البيت دفء المودة وجمال الوصال ، وقد تجد صاحب الموقف الذى يستحق الفرح لا يشتد فرحه إلا بفرح غيره ؛ فهو يرى فرحة الناس

تجد الغرباء ، أحيانًا يفرحون ، ولا يفرح الأقرباء حقدًا وسوادًا فى القلوب التى دخلها الغش بسبب هذه الثقافة الجريحة للقرب .. فإذا كان الأقربون أولى بالمعروف فالزوج أولى بأن تفرح له زوجته التى يطيب لها أن تسمى نفسها شريكة حياته وبئس الشريك إذًا ؛ لأن الشريكة تقسم الحياة بينها وبين شريكها ، وهى بلا شك حريصة على التهام ماله ، والحصول على ثمرة عمله وشقائه ..

لا سيما فرحة أهله كألها نابعة من فؤاده ، تجسدت أمام عينيه فصدق

أنه بالفعل قد فعل شيئًا يستحق الفرح وأنه إذا فرح وحده فكأنه لم

وما رأى الناس فرحًا لعرس ، فيه العروسان وحدهما ، وإنما عرف

فهل رأيت عروسين يفرحان والجموع الحاضرة يخيم عليها الحزن!

وما أكثر هذا الضرب من الخبل الذي يعيشه الناس ، في بيوتهم ،

وبين أهليهم ، الذين لا يشعرون بفرحهم ، وكألهم غرباء ، بل إنك

إلهما ساعتئذ سيشعران ألهما في مأتم ، وليس في فرح ..

أو قالت:

وأعجب العجب أنه لو تزوج هذه التي فرحت له لما فرحت بعد

غــش القلـــوب

واج .. فتلك آفة يعرفها الناس لكنهم من فرط ما بهم من الآلام يتعلقون

بأمل جديد يظنونه حقًا وهو وهم فى ظل غش القلوب . . فلا شك أنه تزوج الأولى ، ومن أهم أسباب اختياره لها أنها فرحت

له وفرحت به ، يوم ساق إليها خبرًا سعيدًا ، أو زف إليها بشرى سارة ، فلماذا انطفأ هذا الفرح بعد الزواج ؟

لا شك أنه انطفأ ؛ لأنه لم يكن نابعًا من مشكاة حقيقية أصيلة ، وإنما كان باهتًا ، وإن لمع ، كالنور القوى من شمعة غير متينة المادة ، سرعان ما ينطفئ نورها لأنها لا تدوم طويلاً ، بخلاف المتينة الصلبة

التى قد تستمر شهورًا طويلة ، وهى صافية صاف لونها ، وكأنها البدر الصافى الذى يشع ضوؤه فى ليلة بلا غيم ، ولا ضباب ..

ولأننا أبناء ثقافة القرب الجريحة التى تنادى بأن الغريب أولى بالمودة دون القريب ، وأولى بالفرح دونه ، وأولى بكل شىء ، أما القريب فهو أولى بالهجر وبالصدود ، ومن أقوال الناس فى ذلك وهو من فتاوى

الشيطان بلا شك : ( مال أهلنا حلال لنا ) ، أى حلال أن يسرقوه ، ويعتدوا عليه ، ويأكلوه بالباطل ، وكأن الله \_ تعالى \_ حين قال : ﴿ وَلَا تَأْكُوا أَمْوَلَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ ﴾ ( البقرة : ١٨٨ )

أفلا تكون شريكة له فى فرحه ؛ إن الشركة بلا شك محتلة ، وذلك من غش القلب الذى احتواه صدرها ، فى الوقت الذى تجد فيه هذا الصدر فياضًا بالفرح عندما ينجح شخص آخر غير زوجها فقد تراها كألها فراشة تطير فى هواء ، من السعادة ؛ فإذا سألها ذلك الزوج المسكين عن سبب هذه السعادة قالت :

فهلا فرحت حين حصل زوجها على الدكتوراه ..

( إن ابن أخى حصل على الابتدائية ) ..

إن جارتها قد زاد راتبها خمسة جنيهات ، فهلا فرحت يوم زاد راتب زوجها ألفًا ، وهي أول من ينتفع به ..

أم ألها من غش قلبها لم تر في ذلك ما يدعو إلى الفرح ..

فإذا وجد هذا الزوج فتاة أخرى أو امرأة ، فرحت له ونصبت له من الفرح ميادين احتفال ، من نظرة معبرة عن فرح عظيم ، ومن ارتعاشة وجنتين كألهما تقبلان من بعيد ، ومن قطعة حلوى كألها أعدت من أجله احتفالاً به وحفاوة ، ومال إليها ، أو أحس بانتماء لها

إنه الزوج الخائن الفاسق ، زير النساء ، أم أن له عذرًا !

فهل نلومه ونرميه بالحجارة ، ونقول فيه :

استثنى الأهل ، وأجاز لهم أن يأكل بعضهم مال بعض ، ولا استثناء وذلك بسبب القرب ، فكلما كان القرب كان الوصل والصون أبدًا في هذه الآية ولا في غيرها من الآيات والأحاديث الناهية عن أكل أشد ، بل وكان الأجر أكبر ؛ لأنه كما جاء في السنة المطهرة : صدقة أموال الناس بالباطل ، بل إن الأمر بالعكس ، فإن أكل القريب مال

وكذلك كلما كان القرب كان النهى عن الضرر أشد ، وكان

غسش القلسوب

الوزر أكبر ..

وهذا بخلاف ما يظنه كثير من الناس مع الأسف في زماننا ..

٤ \_ عدم الألم في مواضع الألم ..

قضيت وقتًا طويلاً في كتابة عمل سميته : « الوجدان في حياة النبي

ومن هذا الوجدان أنه علي كان يفرح في سياق الفرح ، وكان يؤلمه أن يرى بؤسًا ؛ لأنه ذو قلب سليم ، لا غش فيه ، وقد قال الله \_ تعالى - له : ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَّ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ اللَّهِ ﴾ ( الأنعام : ٣٣ ) .

وقد قالوا : شـاعر ومسحور وكاهن ؛ فأحزنه ذلك كما قال الله عز وجل ..

وحين سأل ابن مسعود أن يقرأ عليه القرآن ؛ لأنه يحب أن يسمعه من غيره ، وقرأ عليه ظهنه سورة النساء ، ووصل إلى قول الله \_ تعالى \_ :

قريبه بالباطل أشد حرمة عند الله من أكله مال الأجنبي بالباطل ؛ لأنه إذا كان مطلوبًا من المسلم أن يصون مال أخيه المسلم ، فإن ذلك أشد طلبًا في مال قريبه ؛ فهو أولى بالصون ، وبالرعاية ، ومعلوم أن الحرام بعضه أشد من بعض ؛ بدليل أن رجلاً سأل النبي ﷺ ، فقال : « أي الذنب أعظم عند الله \_ عز وجل \_ » ؟

فقال عليه الصلاة والسلام : « أن تشرك بالله ، وهو خلقك »

فقال : « ثم أى » ؟ فقال عليه الصلاة والسلام:

pprox فقال : « أن تقتل ولدك خشية أن يأكل معك pprox

« ثم أى » ؟

قال عليه الصلاة والسلام:

« أن تزيى بحليلة جارك » ، أى بزوجته ..

فالقتل بدون حق حرام بلا شك ، وقتل الولد أشد حرمة ، والزنا بلا شك حرام ، وهو مع زوجة الجار أشد حرمة .. « فرقوا بيني وبين ولدي » ؛ فرد إليها ولدها ، وأوصى بهم ..

وتألم على الله المرأة في السبى ، وسألها عن سبب بكائها ؛ فقالت :

وما أكثرالمواضع التي تشهد بذلك ، والتي تدل على سلامة القلب

الذي احتواه صدر شرحه الله ؛ فاتسع للبدوي والحضري ، والطفل

والمرأة ، والمؤمن والكافر ، وقد قال الله ــ تعالى ــ : ﴿ لَّقَدَّكَانَ لَكُمْ

فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِّمَنَ كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَالْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَّرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ۞ ﴾

والكذب آية من آيات غش القلب ، ويكفى أن مدمنه الذي اعتاده

فاجر ، ففي الحديث : « ولا يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب ،

سليمة من الغش ..

٥ \_ الكذب ..

حتى يكتب عند الله كذَّابًا » ..

وليس من التأسى برسول الله على أن نعيش مواضع الألم وهي كثيرة ، وكأننا نعيش المسرات ، أو أن نتألم ظاهرًا ولا نهتم فعلاً بالذين

يعانون ، ويتألمون ، ويموتون جوعًا ، وأقصى ما نقدمه لهؤلاء زفرة أسى ، ودموع كاذبة ، لا تعبر بصدق عن مشاعر تدل على قلوب

ذو قلب قاس ، وقسوة القلب من كبرى الأدلة على غش القلوب فلم يعرف التريخ مشل بني إسرائيل في لجاجتهم ، وقد قال

وإنما هي سائل رخيص أصدق ما فيه أنه غسيل لعين ليته ما غسلها ..

[ م ٣ ــ غش القلوب ]

الله \_ تعمالى \_ فيهم : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةٌ وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَرُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرجُ مِنْهُ ٱلْمَآةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ۗ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ 🖤 ﴾

وقـــد تألم ﷺ حين سمع أنين الأســـرى أسرى بدر ، وفيهم عمه

العباس ، وأمر الصحابة بفك وثاقهم ، والإحسان إليهم ..

﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِتْنَا مِن كُلِ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِنْنَا بِكَ عَلَى هَنَوُلاَّهِ شَهِيدًا ١٠٠٠ ﴾

(النساء: ٤١) .. هما ي طبع الله على ال

بأمته الذي يعرف مقتضى الشهادة عليهم . ها الله الما

وقد بكى ﷺ يوم مات ولده إبراهيم ، وقال : « إن العين تدمع

والقلب يحزن ، ولا نقول إلا ما يرضى ربنا ، وإنا لفراقك يا إبراهيم

ووصف الدموع بأنما رحمة ، وأشار إلى لسانه ، وقال : « إنما يعذب

وهناك من لا يعرف الدمع ، ولا يعرف الألم في مواضع الألم ؛ لأنه

الله بمذا أو يرحم » ..

قال له ﷺ : « أمسك » ، وإذا عيناه تذرفان ؛ لأنه النبي الرحيم

غــش القلـــوب

ومن كتب عند الله كذابًا فلن تملك له من الله شيئًا ، ولن يصدق ذات يوم ، بل سيظل عمره يكذب حتى يلقى الله كذابًا ..

قال الله - عز وجل - : ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشَّهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَلْدِ بُوكَ اللَّهُ ﴾ ( المنافقون : ١) فمن آيات المنافق الكذب ، فهل تظن أنه ذو قلب سليم ، وقد قال الله \_ عز وجل \_ في آية التوبة : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَالْصَندِقِينَ ﴿ اللهِ اللهِ

والصدق يكون في القول ، بأن يطابق الواقع ، وأهم الصدق الصدق في الفعال ، وهذا هو الهدف من الابتلاء ، قال الله \_ عــز وجل \_ : ﴿ الْمَدَّ اللَّهُ أَحَسِبُ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُواْ أَن يَقُولُوٓا ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَـنُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمٌّ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِيكَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَنْدِبِينَ ﴿ ﴾ ﴿ العنكبوت : ١ ــ ٣ ) .

وكم في الناس من ذي قلب فيه غش في هذه المسألة ؛ إذ يقول لك معسول الكلام ، ويعدك بوردى الوعود ، فإذا جاء اليوم الذي تحتاج فيه إليه ، واتجهت إليه ، وأنت على يقين أنه لن يخلف وعده ، بل سيعطيك ما تريد وزيادة ، رأيته يقدم لك الأعذار مرتبة حتى تظن بأنه صادق ؛ لأنه رتبها قبل أن يعدك ..

فأنت تسمع الناس يقولون : نأخذ من فلان قرضًا ، وهو رجل طيب ، وحين يأتي موعد السداد نقول له : إننا في عسر ، أو نقول له : إن المرأة عملت عملية جراحية ، أو ساعتها تكون فلانة قد ولدت ، ونقول له : ولدت ولادة قيصرية ( هو يعنى ح يقول وروبى أشوف بطنها دا يمكن كمان يقول لنا دول نقوط العيل ، آه ولو جابت واد بسميه على اسمه عشان يعرف إننا بنحبه) وهات يا ضحك ..

غــش القلـــوب

إن هؤلاء يعدون للكذب عدته مسبقًا ؛ وقد يعدون دموعًا كذلك وثيابًا من أجل يوم جلاء الحقيقة ..

وهم بلا شك سوف يفتضح أمرهم : ﴿ وَهُمْ اللَّهُ مُلَّاكًا لَهُ مُلَّالًا لَهُ مُلَّالًا لَهُ اللَّهُ

ومهما تكن عند امرئ من خليقة وإن خالها تخفي على الناس تعلم . وقد تخلف رجال ثلاثة عن رسول الله ﷺ في غزوة تبوك ، وقد سميت غزوة العسرة ، وذلك لغير عذر كما تخلف كثير من المنافقين أيضًا لغير عذر ، لكن الفرق بين هؤلاء الثلاثة ، وبين المنافقين ألهم صدقوا ، أما المنافقون فقد كذبوا ؛ فانظر إلى الذي كان ..

لقد تاب الله على الثلاثة ، وأنزل توبتهم قرآنًا يُتلى ، فقال سبحانه : ﴿ وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِيرَ خُلِفُواْ حَتَّى إِذَا صَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظُنُواْ أَن لَا مَلْجَا مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ إِنَّ اَللَّهُ هُوَ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللَّهِ ﴾ ( التوبة : ١١٨ ) .

أما المنافقون ففضحهم ، وأنزل فيهم سورة من سور القرآن ، سميت الفاضحة ، وهي سورة التوبة ، بين فيها ربنا تعالى ألهم كاذبون ، وألهم رضوا بأن يكونوا مع الخوالف ، وطبع الله على قلوبهم ، وحرمهم شرف الجهاد مع رسول الله ﷺ في المستقبل : ﴿ فَإِن رَّجَعَكَ ٱللَّهُ إِلَىٰ طَآبِهَةِ مِنْهُمْ فَأَسْتَغَذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَن تَغْرُجُوا مَعِى أَبَدًا وَلَن نُقَائِلُوا مَعِي عَدُوًّا إِنَّكُمْ رَضِيتُ مِ بِٱلْقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةِ فَأَقَعُدُواْ مَعَ ٱلْخَيلِفِينَ اللَّهُ ﴾ ( التوبة : ٨٣).

ولهي رسوله ﷺ أن يصلي على أحد منهم مات أبدًا ، فقال بعد هذه الآية الكريمة : ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدِ مِنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا نَقُمْ عَلَىٰ قَبْرِقِ ۗ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِـ وَمَاثُواْ وَهُمَّ فَنسِقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وما سميت سورة التوبة بالفاضحة إلا لأنما فضحت هؤلاء المنافقين الذين كذبوا ..

وأنت كما ترى في السورة نفسها أن الله \_ تعالى \_ تاب على الثلاثة الذين صدقوا ، وتوعد الذين كذبوا وفضحهم ..

وقد مات المنافقون وهم فاسقون وكان جزاؤهم جهنم بما كذبوا مع الكافرين في الدرك الأسفل منها ..

فالكذب آفة الآفات وأقوى الآيات على غش القلوب ..

وقد شرف الله الأنبياء جميعًا عَليهم السلام بألهم صادقون ، وجعل من دعائهم : ﴿ وَٱجْعَل لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ السَّا ﴾ ( الشعراء : ٨٤) ،

فهذا خليل الله إبراهيم الطِّيِّلا لا يريد أن يكذب عليه أحد في سيرته ، وإنما يسأل الله \_ تعالى \_ أن يعد له لسان صدق يتحدث عنه بالحق لا بالكذب والباطل ، ثم سأل الله بعد ذلك جنة النعيم .

وقد دخل ثلاثة على النبي ﷺ في مجلسه ، فوجد أصدقهم فرجة فجلس فيها ، وقال فيه النبي ﷺ : « أقبل على الله فأقبل عليه » . .

والآخر جلس خلف المجلس فاستحيا ، وقال فيه النبي علين ا « فاستحيا الله منه » أى غفر له ذنبه ..

أما الثالث \_ وهو بيت القصيد وموضع الشاهد \_ فأدبر وأدبر الله عنه ، حيث خرج متعللاً بأنه لم يجد له مكانًا ، ولو صدق الله لوجده ، لكنه كالذي قال : ( بركة يا جامع ) ..

فمن رآه وهو يدخل مع صاحبيه قال : فارس من فرسان العلم ومجاهد في سبيل تحصيله ، وهو كاذب يتحين الفرصة كي يستجيب لهواه ويمضى سريعًا ؛ فقد جاء رغمًا عنه ساقه قدر لطيف ، لكنه السخيف الذي لا يعرف سبيلاً إلى مجد ، ولا طاقة عنده تمده بالعزم وقوة النظر ، والبحث عن مكان ..

وروى السهيلي في الروض الأنف أن رجلاً جاء فبايع النبي ﷺ، ودخل في صفوف المجاهدين ، فلما وزع النبي ﷺ الغنائم أبي أن يأخذ منها حظه ، وقال للنبي ﷺ : « ما بايعتك على هذا ، وإنما بايعتك

على هذه » وأشار إلى رقبته ، فقال له النبي ﷺ : « اصدق الله يصدقك » ؛ فدخل في جهاد جديد فقتل ، واللطيف في هذه الرواية أن بعد الصحابة نظر فيه ، وقد ودع الدنيا فوجد أن سهم العدو قد « بايعتك على هذه » ، فقد صدق الله فصدقه الله ..

وكذلك الحال في كل صادق ثبت الصدق في نيته ، واستقر في قلبه ، يهيئ الله له من الأسباب ما لا يحتسب حتى يبلغ الغاية التي صدق فيها .

ألا تــرى إلى قــول الله ــ تعــالى ــ مــن ســورة النســاء: ﴿ فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ. وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَاۤ إِن يُرِيدَاۤ إِصْلَحَا يُوَفِّقِ ٱللَّهُ بَيْنَهُمَا ﴾ ( النساء : ٣٥ ) .

سواء أعاد الضمير على الحكمين أو على الزوجين ، فلا فرق من حيث الإعراب أو من حيث المعنى ، لعموم القاعدة بأن من أراد الخير وصدق وفقه الله إليه ..

ولقد كان المسلمون يوم بدر بلا شك صادقين ؛ فنصرهم الله لأن من نصر الله نصره ، أي من نصر دين الله نصره الله ، ودين الله قائم على الصدق ، قال تعالى في آية آل عمران : ﴿ قَدْكَانَ لَكُمْ ءَايَدُ فِي فِشَتَيْنِ ٱلْتَقَتَّا فِئَةٌ تُقَنَيْلُ فِ سَهِيلِ اللَّهِ وَأُخْرَىٰ كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُم مِّثْلَيْهِمْ رَأْيَ الْعَايْنِ وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَكَآهُ إِنَ فِي ذَالِكَ لَمِهْرَةً لِأُولِ ٱلْأَبْصَدِ اللَّ ﴾ ( آل عمران : ۱۳ ) .

والتقوى جماع الخير كله ، ومبتغى كل مؤمن صادق ، جاءت على أسلوب الحصر في آية الزمر ، حيث قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَٱلَّذِي جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِيْ أُولَيْهِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ۖ ﴿ ﴾ ( الزمر : ٣٣ ) .

وقـــد صدق المؤمنون يوم الأحزاب إذ هجم على المدينة أعداء الصدق من كل صوب ، فلما رآهم المؤمنون قالوا : ﴿ هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله وما زادهم إلا إيمانًا وتسليمًا كه بينما قَالَ المُنافِقُونَ فِي المُوقِفِ نَفْسَهُ : ﴿ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ إِلَّا غُرُورًا ١٠٠٠ ﴾ (الأحزاب: ١٢) ، وقال بعضهم كما جاء في السير: كان محمد عليه يعدنا بملك كسرى وقيصر والرجل منا لا يستطيع قضاء حاجته ، فلئن صدقنا فلنحن أكفر من حمير ..

وهذا شأن كل كاذب يحاول أن يخفى كذبه ساعة الرخاء ، فإذا جاءت الشدة كشف المستور ، واتضحت الظلمة من النور وعرفنا الصادق من الكاذب ، ومن أجل ذلك قال الله ـ تعالى ـ : ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعُلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيْعَلَمَنَّ ٱلْكَندِبِينَ ال ( العنكبوت : ٣ ) .

والفتنة بمعنى الشدة والاختبار ، وهي تمحيص القلوب وإخراج ما فيها ، وقد قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَلِيُمَحِّصَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَمْحَقُّ ٱلْكُنفِرِينَ اللهُ ٱمْرَحَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَ دُوامِنكُمْ وَيُعْلَمُ ٱلصَّابِرِينَ اللَّهُ ﴾ ( آل عمران : ١٤١ - ١٤٢) .

وقد روى البخاري في صحيحه وغيره أن أبا سفيان وكان يومئذ مشركًا أبي أن يقال فيه : كاذب ، وحدث هرقل عن رسول الله ﷺ بالصدق حتى لا يذاع بين الناس أنه كاذب ، فقد أعلن الكفر لكنه كان صادقًا ..

ويبدو ألها ذرية بعضها من بعض ، فقد قالت زوجته هند للنبي ﷺ في بيعة النساء : « أوتزبى الحرة يا رسول الله ؟! » وهذا دليل على أن صفات النبل قد تكون في الكافر ، والإسلام لا ينكرها ، ويجب أن تكون في المؤمن من باب أولى ، فهو ساعة يسلم على نبل الشمائل يسلم على خير كما قال النبي ﷺ لأحدهم ذكر له من خير ما فعل في الجاهلية ، قال له : « أسلمت على خير » ..

وساعة يسلم وليس فيه هذه الشمائل يسلم ليكتسبها ، وتؤثر فيه ، فإذا به يشعر بحلاوة الإيمان الذي غيره من كاذب مذموم إلى صادق ممدوح .. وكذلك من صدق هداه الله بسرعة إلى الصواب ، ألا ترى إلى قول الصديق رَفِي الله عن سئل في طريق الهجرة عن النبي عَلِي الله عَلَيْ ؛ فقال : هاد يدلني على الطريق ، وهو بالفعل هاد يدله والناس جميعًا على الطريق المستقيم ، وإن فهم منها السائل أنه دليل طريق مادى يسير فيه البعير والنفير ..

ومن أجمل ما يروى في أحداث يوم أحد أن عبد الله بن جحش التقى وسعد بن أبي وقاص ــ رضى الله عنهما ــ فاقترح عبد الله على سعد أن يدعو دعوة ويقول سعد : آمين ، وأن يدعو سعد دعوة ويقول فيها: آمين ، ثم قال له: ابدأ يا سعد ، فقال سعد: اللهم لقني اليوم فارسًا شديدًا بأسه أقتله وآخذ سلبه ، فقال عبد الله : آمين ، ثم

دعا فقال : اللهم لقني اليوم فارسًا شديدًا بأسه يقتلني ويجدع أنفي وأذبي ؛ حتى ألقاك فتسألني :

فيمَ جدعت يا عبد الله ؟

فأقول : فيك يا رب وفي رسولك ؛ فتقول لى : صدقت يا عبد الله ، ولم يقل سعد : آمين ؛ فصاح فيه عبد الله وقال : قل آمين كما اتفقنا ؛ فقالها ، وقد كان لكلِّ ما أراد .

فهذا رجل اشتهى أن يسمع شهادة الله \_ عز وجل \_ فيه بأنه صادق ، وفي سبيلها لقى الله شهيدًا صادقًا ..

وقد شاع الكذب بين الناس في القول والعمل ، وتعللوا لذلك بعلل مختلفة ، وسمعنا من قواميس الإفك الكثير من هذه العلل التي يمكن أن تكون في الضرورة والمجاملة والهروب من مواضع الجهد ، وغير ذلك ..

فلدينا من الشهادات المرضية الكثير التي تثبت أن حاملها مريض وهو صحيح ، لتشفع له في مدرسته أو جامعته أو وظيفته بأنه ذو عذر ، ولا عذر له ، فلو صدق لاجتهد ولما تغيب ، ولو كان لصدق ونال ما ينال كما صدق الثلاثة الذين أنزل الله توبتهم من عليا سمائه ، وتاب عليهم ليتوبوا إن الله هو التواب الرحيم ..

وكذلك شهادة الزور وهي عين الكذب ، يتعلل بعضهم بأنه يشهدها عونًا لضعيف ، وجبرًا لخاطر كسير يواجه العتاة المعتدين ، ونعله حسنا ، فقال عليه الصلاة والسلام : إن الله جميل يحب الجمال ،

الكبر بطر الحق وغمط الناس » ..

أى أن المتكبر ليس هذا الذي يعني بمظهره من اختيار الثوب الجيد الحسن ، والنعل الحسن ؛ فهذا من الجمال الذي يحبه الله \_ تعالى \_ ، والله \_ عز وجل \_ يحب أن يرى أثر نعمته على عبده ، كما جاء فى الحديث الصحيح ..

إنما الكبر كما ذكرت في قلب المرء الذي يجد في نفسه أنه أعظم من الناس ، وأنه فوقهم كأنه من أب غير آدم الذي من تراب ، ومن أمٌّ غير حواء التي خلقها الله \_ تعالى \_ من نفس آدم ..

إنه ذلك الذي يتكبر على القوانين فضلاً عن تكبره على أصول دينه ، فهو يرى أن له شرعًا غير شرع الناس ، وأن له قانونًا ينبع من

إنه ذلك الذي يتعدى دون وجه للتعدى ، ويظلم الناس لا لأنهم ظلموه ، ولكن لأنه يرى أنه فوقهم ، ولابد أن يكون ظالًا لهم ، بل إن منهم من يعد الظلم نوع تفضل منه عليهم ؛ فهو يرى أهم يستحقون قطع الرقاب ، وأن حياهم حرام ، هو فقط يرى أن الحلال أن يعيش ، وأن يخلى له الطريق ، وقد روى البخارى في صحيحه قول النبي عليه : « مطل الغني ظلم » ، وكثير من الأغنياء مطل بسبب

وهو ليس أرأف من الذي خلقه ولا أرحم به منه ، لما رواه البخاري في صحيحه بأن الله \_ تعالى \_ أرحم بعباده من المرأة على ولدها ..

ومن ذلك ما يأتي به المسافر من شهادات مزورة تثبت له خبرة يتطلبها السفر ، قائلاً : إنى ذو كفاءة وما هذه الشهادة إلا حبر على ورق ، وأنا مضطر للسفر ..

وجميع ذلك وغيره لا يشفع للكذب ، إنما يشفع له أن يصلح بين متخاصمين فينمى خيرًا ، أو يقول خيرًا ، كما جاء في الحديث الشريف ..

وغير ذلك من المواضع المعدودة التي لا تتجاوز الثلاثة ، وما عداها على المسلم الحريص على سلامة قلبه أن يكون صادقًا ، والله مع الصادقين ، وكفى بمعيته تعالى نصرة وتأييدًا وخيرًا لمن أراد ..

والكبر آفة الآفات ، وآية الآيات الدالة على غش القلوب ، والقلوب موضعه ، ومن ثم يتجلى أثره في الجوارح التي تبطش بدون حق ، وتتعدى على الناس ظلمًا وعدوانًا ، فقد روى مسلم وأحمد وغيرهما من حديث عبد الله بن مسعود والله علي قال : « لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة من كبر ، فقال بعض الصحابة : يا رسول الله ، إن الرجل منا يحب أن يكون ثوبه حسنًا ،

عــش القلـــوب

الكبر ، لا بسبب ألهم غير قادرين على سداد ما عليهم من دين قد يكون لعامل فى مصانعهم أو مؤسساهم ، يقولون له : من أنت حتى تطالبنا ؟

وهل تعد ما علينا لك مالاً ؟

إننا نمسح بمثله أحذيتنا ، ونعطيه مثلك صدقة ..

ويسخر منه ، ويستهزئ به ، ويماطله حتى يجف ريقه ..

وقد حال التكبر بين أناس وبين الإيمان ، فازدرى المشركون المؤمنين ، كما جاء فى قصة نوح التَّلْيِّكُلُمْ ، قالوا : ﴿ وَمَا نَرَيْكَ ٱتَّبَعَكَ اللَّهِ مَا نَرَيْكَ ٱتَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَكَ ﴾ (هود: ٢٧).

وحال التكبر دون تحصيل علم نافع ، ظن المتكبرون ألهم حين يجلسون في طلبه يجالسون من دولهم ، وهم يرون أنفسهم كما قلت فوق الناس جميعًا ..

ألا ترى إلى ما قاله المشركون لرسول الله ﷺ حين سألوه أن يجعل لهم يومًا ، ولغيرهم من أمثال بلال وصهيب وعمار وخباب ساداتنا يومًا ، وقالرا : إن رائحتهم تؤذينا ، فأنزل الله مثال قوله من سورة الكهف : ﴿ وَآصَيْرُ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدُوةِ وَٱلْمَشِيّ يُريدُونَ وَجْهَةٌ أَنْ وَلَا نَعْظَعْ مَنْ أَعْفَلْنَا قَلْبَهُ وَرَجْهَةٌ أَنْ وَلَا نَعْظِعْ مَنْ أَعْفَلْنَا قَلْبَهُ وَالْكَهِف عَن فَرْمِنَا فَي عَنْهُمْ رُبِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَلَا نُعْلِعْ مَنْ أَعْفَلْنَا قَلْبَهُ وَعَن فَرْمِنا وَكُونَا وَأَتَّبَعَ هَوَيْهُ وَكُانَ أَمْرُهُ فُرُكُا ﴿ اللَّهِ فَا لَا لَكُهُ فَا اللَّهُ عَنْ إِلَيْكُ وَكُلْنَا وَلَا نُعْلِعْ مَنْ أَعْفَلْنَا قَلْبَهُ وَعَن فِرْمِنا وَلَا نُعْلِعْ مَنْ أَعْفَلْنَا فَلْبَهُ وَعَن فَرَانَا وَالنَّبِعُ هَوَيْهُ وَكُانَ أَمْرُهُ وَكُلَّا ﴿ اللَّهِ فَا لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَكُانَ أَمْرُهُ وَكُلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ فَلَالَهُ اللَّهُ عَنْ فَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ فَلَا عَلْمُ وَلَا عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ فَالَالَا وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ فَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْ وَالْكُونُ وَاللَّهُ الْكُولُولُولُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وكان أبو المتكبرين إبليس ، الذى أبى واستكبر ، وكان من الكاذبين ، أى أبى أن يسجد لآدم ، قائلا : ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴿ وَالْ عَرَافَ : ١٢ ) .

وحين أخوجه الله \_ عز وجل \_ من الجنة قال له: ﴿ قَالَ فَٱهْبِطَ مِنْ الْجَنة قال له: ﴿ قَالَ فَٱهْبِطَ مِنْ الْمَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرُ فِيهَا فَٱخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنْغِيِينَ ﴿ الْأَعْرَافُ : ١٣) ومن ثم كانت الجنة للمتواضعين ، وكانت النار للمتكبرين : ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثَّوَى لِللَّمُتَكَبِينَ ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثَّوى لِللَّمُتَكَبِينَ ﴾ (الزمر : ١٠) .

والجنة لا يدخلها إلا من جاء ربه بقلب سليم ، قال تعالى : ﴿ يَوْمَلَا يَنْفُعُ مَالًا وَلَا بَنُونَ ﴿ كَا يَا اللَّهُ مِالَكُ وَلَا بَنُونَ ﴿ كَا إِلَّا مَنْ أَقَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ كَا الشَّعْرَاء : ٨٨ ــ ٨٩ ) .

أى سليم من الشرك ، فهو قلب مؤمن وسليم من غش القلوب والدخل الذى يعتريها نتيجة أوهام لا أصل لها ولا حقيقة ..

فكل الناس لآدم ، وآدم من تراب ، وقد قال ربنا \_ عز وجل \_ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلِنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأَنْثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ اللّهَ عَلِيمُ خَبِيرُ ﴿ الْحَجرات : ١٣ ) .

والتقوى محلها القلب ، إذا استقرت فيه استقر فيه التواضع لا الكبر، وقد كان رسول الله على مثالا في التواضع ، كان يزور أصحابه ، كبيرهم وصغيرهم ، ويواكلهم ، ويجالسهم ، ويحدثهم ، ويستمع إليهم ، ويشاورهم ، ويأخذ بالراجح من آرائهم ، وفي حديث أنس بن مالك على يقول النبي على : « إن الله أوحى إلى أن تواضعوا » .

ومن رقيق ما يروى في ذلك أن أحد المتكبرين طاف حول الكعبة المشرفة ومعه خدمه وحشمه يمنعون الناس حتى يطوف وحده ، فمر عام ورآه رجل يجلس على جسر بغداد يمد يده يسأل الناس ، أفقره الله من بعد غنى ، وأذله من بعد عزة ؛ فعرفه الرجل ، وقال له : ألم أرك عام أول ، وأنت تطوف بالبيت ومعك خدمك وحشمك يمنعون الناس منك ؟! فقال : نعم ، لقد تكبرت في موضع يتواضع فيه الناس ، فأذلني الله في موضع يتعالى فيه الناس ، أي فوق الجسر ..

٧ ــ شهادة الزور ..

وشهادة الزور من المنصوص عليها في غش القلوب ، حيث إن عباد الله \_ تعالى \_ عباد الرحمن لا يشهدون الزور ، قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُواْ بِٱللَّقِومَ رُواْ كِرَامًا ١٧٧ ﴾ ( الفرقان : ٧٢).

وقد لهي النبي ﷺ عنها ، وكان مضطجعًا فجلس ، وانفعل ، واحمر وجهه ، حتى قال الصحابة : وددنا لو أنه سكت ، إشفاقًا منهم عليه ﷺ ورحمة به ..

ألا وشهادة الزور ، ألا وشهادة الزور فهي شديدة ، وهي شهادة باطل ، تتمثل في الكذب في الشهادة ، وقد سبق الحديث عن الكذب ، وتتمثل في عدم الرؤية والعلم أصلاً ، كهؤلاء الذين اتخذوها حرفة ، وقعدوا بباب المحكمة يستأجرهم الناس ؛ لأنهم يحملون بطاقة ، ويملون

عليهم ما يريدون ، ويقفون أمام القاضي ، وبالله \_ عز وجل \_ يحلفون ويشهدون ، والله يعلم إنهم لكاذبون ..

ويأكلون بها مالاً حرامًا بلا شك ، ويطعمون منه أولادهم وأهليهم وقد يتصدقون منه ويحجون ويعتمرون والله طيب لا يقبل إلا طيبًا ، مثل هؤلاء يربون أبدانًا للنار ، ويلبون حين يلبون ، والسماء ترد على الواحد منهم : لا لبيك ولا سعديك ..

فحج غير مقبول ، وسعى غير مشكور ، وذنب غير مغفور ..

٨ \_ كتمان الشهادة ..

ومن غش القلوب كتمان الشهادة ، وقد نص الله ــ تعالى ــ عليها في خواتيم سورة البقرة حيث قال عز من قائل : ﴿ وَلَا تَكْتُمُوا ٱلشَّهَا دَةً وَمَن يَكَتُمُهَا فَإِنَّهُ وَالشُّهُ قَلْبُهُ لَهِ ( البقرة : ٢٨٣ ) .

وهل تظن أن من كان آثما قلبه ذو قلب سليم ..

لا شك أنه ذو قلب فيه غش ، لأنه قلب آثر السلامة حسبما يرى ، فكتم الشهادة ، أو كتم بعضها ، ولم يأت بما على وجهها ..

وقد روى ابن عبد البر أن مصعب بن الزبير ائتمن رجلاً أمينًا اسمه عبد الرحمن ، وأودع عنده مالاً عظيمًا ، بلغ عشرين ألف دينار ، وضاع المال من عند عبد الرحمن ؛ فالهم فيه جارية كانت عنده ، وقال

إلى الأمير ، الذي استمع إلى الشهود ، كلهم قالوا :

نعم شهدنا بألها قالت : سرقتها ..

إلاَّ محمد بن قاسم صِّ فقد قال : نعم ، شهدت بألها قالت : سرقت ، وعليها أثر الضرب ..

فاستدعى الأمير الشهود من جديد وسألهم :

هل رأيتم عليها أثر الضرب ؟

فقالوا: نعم . . حي المساهدة الماهدة ال

فقال : ولم لم تقولوا ذلك ، فوالله لولا شهادة محمد لغرمتها إياه ، أى ذلك المبلغ الكبير ..

فالشهادة على وجهها تقتضى الحرص الكامل على الإتيان بكل شيء ، وإخفاء بعض الشهادة معيب شرعًا ، وتعوده من غش القلوب غير الواعية ، وكتماها بالكلية خشية الضرر من غش القلوب يقينًا ..

٩ \_ عدم الخشوع ..

كَلَّمَا تَذَكُرِتَ قُولُ اللهِ \_ تعالى \_ : ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللهُ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَلْشِعُونَ ۞ ﴾ ( المؤمنون : ١ – ٢ ) .

تأملت في هؤلاء الذين ما عرفوا في الصلاة خشوعًا ، وما عرفوه في غيرها ..

روى ابن أبي شيبة رحمه الله في مصنفه حديث رقم (٦٧٨٧) قال : رأى ابن المسيب رجلاً يعبث بلحيته في الصلاة ، فقال : إني لأرى هذا 

وقد روى ذلك حديثًا ، لكنه معلول ، فيه عنعنة الوليد بن مسلم ، كان كثير التدليس والإعضال بين ثور بن يزيد وحذيفة ..

والخشوع في الصلاة معناه عدم الحركة فيها بدليل قول الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَمِنْ ءَايَنِيهِ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَنْشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ أَهْتَزَنَّتُ وَرَبَتَ ﴾ ( فصلت : ٣٩ ) .

فالخشوع نقيض الاهتزاز ، ومن لم يعرف الخشوع في الصلاة كان في قلبه غش ، وكذلك من تراه من الناس خصوصًا الشباب ، ترى الواحد من هؤلاء كأن في بدنه رعاشة ، لا يعرف السكون حين يتحدث ، أو يتكلم ، وهذا إما مريض يجب علاجه ، وإما في قلبه غش يجب أن يتوب منه ..

وقد ثبت أن صحابة رسول الله على كانوا يجلسون مستمعين إليه وكأن على رءوسهم الطير من سكون وثبات واطمئنان .. إنا لله وإنا إليه راجعون .

فلما نعى إليها زوجها مصعب بن عمير ﷺ، ولولت واضطربت ، وصاحت ، فقال رسول الله ﷺ:

إن للزوج عند زوجته لمكانًا !!

لما رأى من صبرها واحتسابها حين نعى إليها خالها أسد الله وسيد الشهداء ، وحين نعى إليها المجدع فى الله أخوها ، واضطرابها وصراخها حين نعى إليها زوجها ..

وهؤلاء يضطربون لأدبى ملابسة ، وقد قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۤ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَكُ فَآقَبُتُواْ وَاذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ ثُقْلِحُونَ ۖ ﴾ ( الأنفال : ٥٤ ) .

وهل تظن بأن هؤلاء المرتعشين المهتزين يثبتون عند ملاقاة فئة ، وهم الذين لا يثبتون عند ملاقاة فأرة !

 بخلاف ما نراه فى مساجدنا ، وفى قاعات الدروس والمحاضرات ، حيث ترى اهتزازًا فى الرءوس وتسمع صيحات ونداءات : الله أكبر ، على النحو الذى تسمعه من مشجعى القارئين المشهورين ، والمعروفين بالبطانة ، فهم يقولون : « الله يا مولانا .. .. الله يا سيدنا » ..

وإن كان القارئ يقرأ قول الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴿ وَالْجَنَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

والدليل على غش قلوب هؤلاء ألهم لا يسمعون ، وعليه فإلهم لا يعرفون الفرق بين المعانى ، وكذلك الشباب الذى يتراقص ، ويحرك كل عضو فيه ، وهو يحدث مثل أبيه أو أمه ..

وقد ذكر التاريخ رجالات عرفوا بالثبات والحكمة ، ومن الحكمة ألا يهتز المرء بسهولة ، فهذا رجل جاءه نبأ قتل ابن أخيه ولده ؛ فقال لولده الآخر :

وارِ سوأة أخيك ، وادفع الدية عن أخيك لأمك ؛ فإنما هي أجنبية .
وإن كان في ذلك مبالغة بلا شك ، وقد جاء في السير أن حمنة بنت جحش \_\_. رضى الله عنها \_\_ نعى إليها خالها حمزة بن عبد المطلب في فقالت : إنا لله وإنا إليه راجعون ..

ونعى إليها أخوها عبد الله بن جحش رها فيها فقالت :

مأساة يجب أن نعالجها ، وعلى المحاضر أو الخطيب ، أو القارئ دور كبير في هذا ؛ فإن معظم هؤلاء يلقون المحاضرة ، أو الخطبة بطريقة مستفزة وفى الخطب بالذات تجد رقائق بلا سند تثير الناس ، وتجعلهم يقفزون من أماكنهم ، ويصلون إلى سقف المسجد طربًا ، وظنًّا بأن الحياة تتبدل سننها بعبارة ، أو دعاء ، وهذا يكشف لك سر ما كان عليه صحابة النبي على ورضى عنهم كيف كانوا يستمعون إليه وكأن على رءوسهم الطير ؛ لأنه يقول الفصل ، لا السرد ، والحق لا الباطل ، وهو من هو فصاحة وبيانًا ، وطيبًا ، وهدوءًا ، ﴿ لَا تُحْرَبُ بِهِ ـ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ۗ ۞ ﴾

وكانت خطبه قصيرة ، وكان يتخول الناس بالموعظة خشية السآمة عليهم ، وما كان في كل جملة يقول :

وحــــدوا الله .

وصلوا على النبي .

وذلك كما يفعل كثير من الوعاظ في زماننا ..

وما کان یضع یده علی صدره ، ویشهق ویقول حبیبی یا رب .. وإنما علم الناس أن الحب عمل واتباع هدى ، وليس شهيقًا وزفيرًا من نار ..

وقد سرى هذا الفساد الدال على غش القلوب مع الأسف من الشباب إلى الشواب (أي البنات) ..

فالبنت التي كانت إذا مشت مشت كما قال الشاعر:

كأن مشيتها من بيت جارتها مر السحاب لا ريث ولا عجل

صارت تنط نطا ، وتقفز قفزًا ، وتكاد ترقص في الشارع فضلاً عن كونها كاسية عارية مثيرة متبرجة ، وقد نزع منها الحياء ، فهل تزعم أن مثلها ذات قلب سليم ، أم ألها صارت ذات قلب به غش ..

وهل تظن بألها إذا تزوجت سوف تلد جيلاً يثبت عند الشدة ، ويقف كالطود ، ويرسخ كالجبال ، ويكون إنسانًا يقدر معنى الحركة ، ومتى تكون ..

وقد جاء في الذكر الحكيم قول الله \_ تعالى \_ في خاتمة سورة الروم : ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ ۖ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ۞ ﴾ (السروم: ٦٠).

والاستخفاف أن يكون المرء خفيفًا ، لا من حيث الحركة الواجبة التي قد تدعو الضرورة إلى سرعة حدوثها ، وإنما معناه أن يكون خفيفًا يتحرك لأى ناعق ، يوضح ذلك سبب نزولها أن اليهود اقترحوا على رسول الله ﷺ أن يترك المدينة ، ويستقر في الشام أرض الأنبياء ؛ فثبته الله ــ تعالى ــ ، ونزلت ..

والكلام في الاستخفاف يحتاج إلى عمل مستقل فقد صار الناس اليوم يستخفون إذا دعوا إلى أي شيء، وهذا إن لم يكن في الحق، كان من غش القلوب ، والقلب كما قالت الصوفية بمثابة الملك ، والجوارح بمثابة الجنود ، فمتى كان سليمًا كانت الجوارح كذلك ثابتة ، والثبات من آيات السلامة ، وإن كان فيها غش رأيت الجوارح على النحو الذي وصفت لك ..

• ١ ــ سوء الظن بالله ..

وسوء الظن بالله \_ عز وجل \_ من أكبر الأدلة الدامغة على غش القلوب ، وقد قال الله \_ عز وجل \_ : ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَارُ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَكَ جِرَ وَتَظْنُونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا (الْأَحْزَابِ: ١٠).

والظن هنا بمعنى الاعتقاد ، لا بمعنى الشك ، وقد قال المفسرون : إن معنى « وتظنون بالله الظنونا » أن المؤمنين يظنون بالله الظن الحسن ، وأن المنافقين يظنون بالله ظن السوء ..

وقد قال الله \_ تعالى \_ فيهم : ﴿ وَظَنَنتُمْ ظُنَّ ٱلسَّوْءِ وَكُنتُمْ فَوْمَّا بُورًا ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ المِلمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

حين زعموا أنه لن يرجع الرسول ومن معه ، وألهم هالكون ! كيف وقد قال الله \_ عز وجل \_ : ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ا اَمَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ (الله عَافر : ٥١ ) .

وقال عز من قائل : ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ﴾ ( الروم : ٧٤ ) .

فمن كان ذا قلب سليم أحسن الظن بالله \_ عز وجل \_ ؛ فهو الولى ، وهو على كل شيء قدير ، ووعده حق ، وقوله صدق ، بيده ملكوت كل شيء ..

وأمره إذا أراد شيئًا أن يقول له : كن فيكون ، يرزق من يشاء بغير حساب ، وقد قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَعِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِنِكِ ٱللَّهِ تَطْمَعِنُّ ٱلْقُلُوبُ ۞ ﴾ ( الرعد : ٢٨ ) .

أى بذكر الله \_ تعالى \_ تطمئن القلوب ؛ فإذا بما تعمل ؛ لأن الله \_ تعالى \_ لا يضيع أجر من أحسن عملاً ، وقـــد قال وقوله الحق : ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ، ٧٠٠ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَرًا يَرَهُ ﴿ ﴾ (الزلزلة: ٧ - ٨).

وترى من كان ذا قلب سليم يمضى وهو مستبشر غير يائس ، وكيف ييأس وهو ينطلق في نور الله \_ عز وجل \_ ، ويستبشر بوعده ، أَلَا ترى إلى قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مِّن يَـقُولُ أَيُّكُمَّ زَادَتُهُ هَلَاهِ ۚ إِيمَنَنَا ۚ فَأَمَّا ٱلَّذِيرَ ۖ ءَامَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيمَنَنَا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ۗ ۖ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَنْفِرُونَ ١٢٤ ﴿ التوبة : ١٢٤ – ١٢٥ ) .

ومن حسن الظن بالله \_ تعالى \_ الدال على سلامة القلب اليقين بهذا الوعد ، وكذا اليقين بالوعيد بخلاف المتردد ، الذي يتردد في ريبه ، كالمنافقين « فهم في ريبهم يترددون » ، قال الله م تعالى - : ﴿ لَا يَسْتَغَذِنُكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ أَن يُجَامِدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْفُسِمِمٌ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ عَلِيمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَالَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَا عَلَامُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ عَلَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ عَلَّا عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَامُ عَلَّامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَّالِمُ عَلَامُ عَلَّامُ عَلَامُ عَلَّامُ عَلَامُ عَلَّامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَالِمُ عَلَّالِمُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَّامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَّامُ عَلَّامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَّامُ عَلَامُ عَلَّالِمُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَّامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَّا عَلَامُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّامُ عَلَيْكُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَامُ عَلَّام بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱرْتَابَتَ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَنْرَذَّدُونَ ۖ ﴾ ( التوبة : ٤٤ ــ ٥٤ ) .

## ١١ ــ سوء الظن بالناس ..

ومن غش القلوب أن ترى المرء سيئ الظن بالله وهو من أكبر الكبائر بعد الشرك بالله ، وكذلك أن تراه سيئ الظن بالناس ، وقاعدة الإسلام التي يلتزم بها أصحاب القلوب السليمة أن حسن الظن بالناس هو الأصل والأساس حتى يثبت العكس ، وليس العكس الذي عليه كثير من الناس ، ترى الواحد منهم يقول على وجه العموم والتعميم:

- لا أحد عنده أمانة .
- لا أحد عنده دين .
  - لا أحد عنده وفاء .
- لم يعد حب في الله في هذا الزمان .

- لم تعد بكر بين البنات هذه الأيام .
- ما عاد الأخ أخًا ، ولا الأخت أختًا ، ولا ولا ، وجميع ذلك شائع معروف .

وهو يدل على خراب في القلوب بسبب الغش ، فقد دعا الإسلام الناس إلى أن يحسن بعضهم الظن ببعض ، وقال : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱجْتَنِبُواْ كَيْتِرَا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِنْدُ ﴾ ( الحجرات : ١٢ ) .

وقد بين للناس الضمانات الشرعية ، التي سوف يأتي الحديث عنها في هذا الكتاب ، والذي يستوى في الالتزام بما سليم القلب وغاشه ، فلا يفزع منها سليم القلب ؛ لأنه راض بشريعة ربه ، ككتابة الدين

وإنما يثور عندها ، ويغضب من كان في قلبه غش ، كالذي قال الله \_ تعالى \_ فيه : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ أَتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتْهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِشْمِ ۚ فَحَسُّبُهُۥ جَهَنَّمُ وَإِنْ أَسُ ٱلْمِهَادُ اللَّ ﴾ ( البقرة : ٢٠٦ ) .

ويبدو أن من كان في قلبه غش زعم أن جميع القلوب كذلك ، هذا إن أقر بأن في قلبه غشًّا ، ولم يزعم أن قلبه إمام القلوب النقية ، وأسلم قلب في الوجود ، زُيِّن له سوء عمله فرآه حسنًا ..

ويترتب على سوء الظن بالناس حب إشاعة الفاحشة في الذين آمنوا - مع الأسف \_ مع الوعيد الشديد ، والنهى الأكيد ، قال تعالى :

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنَّيَا وَٱلْآخِرَةِ وَٱللَّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُمْ لَانَعَلَمُونَ ۗ اللَّهِ ﴿ النَّورِ : ١٩ ﴾ .

١٢ \_ عدم القناعة ..

ومن علامات غش القلوب أن تجد المرء قلبه على غير قناعة ، فهو غير راضِ بما رزقه الله ، وقد قال الله ــ تعالى ــ فى آية التوبة مبينًا صفات المنافقين : ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ، وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ سَكِثُوْتِينَا ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ، وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى ٱللَّهِ رَغِبُونَ ٢٠٠٠ ﴾

أى ألهم كما جاء في هذا السياق يسخطون إن لم يعطوا من الصدقات ، فإن أعطوا منها رضوا ، ولا شك أن هذا الرضا رضا مؤقت ؛ لأهم إن أعطوا منها اليوم طمعوا في العطاء منها غدًا ؛ لأهم لا يشبعون ، وهذا النهم الذي لا يشبع أبدًا لا شك أن في قلبه غشًّا فلو كان ذا قلب سليم لشبع ورضى ..

جاء نفر إلى النبي ﷺ وسألوه فقال لهم : أبشروا ، فجلسوا ثم سألوه بعد قليل ، فقال لهم : أبشروا ؛ فقالوا : أكثرت علينا من أبشروا ، فسكت ﷺ حتى جاءه نفر من الأنصار يسألونه كذلك ، فقال لهم : إن هؤلاء سألوبي فقلت لهم : أبشروا فلم يرضوا بالبشرى ، فقال الأنصار : رضينا يا رسول الله ..

ولا شك أن الإنسان صريع حاجته ، وقد خلق من عجل ، وجبل على الطمع ولو كان له واد من ذهب لتمنى ثانيًا ، ولو كان له واديان منه لتمنى ثالثًا ، كما جاء في الحديث ، وفيه يقول ﷺ : « ولا يملأ عين ابن آدم إلا التراب » ..

غــش القلـــوب

والتعبير بابن آدم يختلف عن التعبير بالمؤمن أو المسلم ، يعرف هذا من له طول عهد بالأساليب القرآنية والنبوية ، فإن ابن آدم إن جبل على الطمع فالإيمان يزرع فيه القناعة ، وهذا من أثر الإيمان فيه ، ألا ترى إلى قول الله \_ تعالى \_ : ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَـ أُوعًا اللهِ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّجَرُوعًا اللهِ

وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَنْيُرُ مَنُوعًا ﴿ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ﴿ ﴾ ( المعارج: ١٩ – ٢٢ ). فاستثنى ربنا تعالى المصلين من بني جنسهم الذين يجزعون عند الشر ، ويمنعون عند الخير ، فصاروا كألهم خلق مختلف وهم ليسوا كذلك ، وإنما اختلفت الصفات لأن الإيمان حل محل الكفر فضاعت صفات الكفر وتجلت صفات الإيمان ..

وكذلك الحال في الشره والقناعة ، ألا ترى إلى ذلــك الرجــل الذي ضافه رسول الله ﷺ فلم يشبعه \_ وهو كافر \_ حليب سبع شياه ، فلما غدا مؤمنًا كفاه حليب شاة واحدة ؛ فقال عليه الصلاة والسلام : « المؤمن يأكــل في معى واحــد والكافر يأكل في سبعة أمعاء » .. الدنيا طلاقًا بائنًا ، ولبسوا رداء الزهد وهو نفيس لمن عرفه على

والدنيا لا تُطلّق إلا إذا زُوِّجت أولا ، والذين طلقوها ما طلقوها من بعد زواج أى لم يدخلوا بها وعلى هذا فطلاقهم بإجماع الفقهاء لا يقع ، فهو من لغو الكلام وما أكثر اللغو في حياة المسلمين ، وما أقل الجد الذي كان ينبغي أن يكون حاديهم نحو المعالى ودليلهم إلى عظيم المبانى ، وما خلق الله الدنيا إلا لنعمرها كما قال ــ تعالى ــ فى آية هود : ﴿ هُوَ أَنشَا كُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَأَسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ (هود : ٦١ ) .

فعلى المسلم ذى القلب السليم أن ينهض وأن يبذل أقصى طاقته فى العمل والكسب ، ليجمع الكثير؛ ويؤدى زكاته ، ورسالة الله فيه ، فإن حصل عليه وعمل ذلك فقد فاز ، وإن بذل الجهد ولم يُحصِّل إلا القليل رضى ، وهذا هو الرضا المعتبر شرعًا ، كما قال من في قوله شيء من الحكمة : ليس علينا إلا أن نسعى وعلى الله تحقيق الأمل ..

مع أن الساعى بجد لا يضيعه الله أبدا ولكن شيئًا ما في طيات الغيب ظاهره قاس ولكن باطنه فيه الرحمة ، ألا ترى إلى قوله ــ تعالى ــ : ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ ـ لَهَ غَوَّا فِي الْأَرْضِ وَلَكِين يُنَزِّلُ بِقَدَرِمَا يَشَآهُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ ـ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴿ ﴾ ( الشورى : ٢٧ ) . وقد علق ابن عبد البر على هذا الموقف بأنه حالة خاصة ، أى في ذلك الرجل لا في عمروم الناس ، فمن الكفار من هو قليل الأكل ، ومن المؤمنين من هو كثيره ، فلا يحكم على كثير الأكل بالكفر ، ولا على قليله بالإيمان وإنما يحكم على ذلك كله آيات الإيمان وآيات الكفر ، لكنا نستأنس به في سياق الحديث عن الرضا الذي هو من آيات القلب السليم ، فالمؤمن يرضى بالقليل ويقنع به بشرط أن يبذل كل طاقته في سبيل تحصيل الكثير الذي يؤدي رسالته نفقة على نفسه ، ومن تجب عليه نفقته ، ويؤدى به رسالة المال في الإسلام من إطعام المساكين ، وسد حاجة المحتاجين ، وتعمير الأرض ؛ لأن كثيرًا من الناس يتعلق بالقناعة ؛ فلا يعمل ، أو يعمل القليل وفي وسعه أن يعمل الكثير قائلاً: من رضى بقليله عاش ، ونحو ذلك من الألفاظ التي يراها مسوغًا لكسله ، ومبرئة إياه ، حتى ينام فلا يعمل ، ويجمد فلا ينشط ، وتتوالى عليه الأيام والليالي وهو كما هو ، يتقدم الناس ويتأخر ، فإن نازعه أحد أو خاصمه تمسح بمثل هذه العبارات التي ظاهرها حق وباطنها باطل؛ فقال : إن القناعة كتر لا يفني ، وإن الرضا من شيم المؤمنين ، والطمع يذهب بما جمع ، ومن رضى بقليله عاش ، وأنا ذو قلب قنوع ، أو نحا منحى الصوفية الذين يرون ألهم لن يرتقوا إلى مستوى معين ، أو إلى مقام ، كمهام الكشف إلا إذا طلقوا وثما يُروى من قصص العرب أن رجلاً استيقظ من منامه فوجد هاره وكلبه قد ماتا ؛ فساءه ذلك ؛ إذ إلهما ثروة ولا غنى له عنهما لكنه علم أن سطوًا كان فى تلك الليلة ، فلو كان الحمار والكلب موجودَين لأتى المعتدون إليه على نباح الكلب ولهيق الحمار؛ فحمد الله الذى يعلم ولا نعلم وهو علام الغيوب ..

وفى الذكر الحكيم أصدق من هذا وأنبل حيث قتل العبد الصالح الغلام ، وقال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَأَمَّا ٱلْفُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَآ الغلام ، وقال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَأَمَّا ٱلْفُلَامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِينَآ أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَنَا وَكُفْرًا ﴿ فَأَلَوْنَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكُوهُ وَأَقْرَبَ أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكُوهُ وَأَقْرَبَ وَمُعَالِاللهِ عَلَى اللهِ فَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ فَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ فَا عَلَيْكُونَا اللهِ فَا عَلَى اللهِ فَا عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

وكذلك الحال في أصحاب السفينة التي خرقها وما كان الخرق

الذى هو عيب فى ظاهره إلا طوق نجاة لها؛ فقد كان وراءها ملك يأخذ كل سفينة غصبًا ، وهذا الخرق اليسير لا يؤدِّى إلى إغراقها فى الوقت الذى يؤدى إلى سلامتها ، وكذلك الحال فى الرزق الذى قد يأتى قليلاً لكنه يكفى ، وينجى من مهالك لا يعلمها إلا الله لو أنه زاد ، فترى المؤمن يعلم ذلك ويرضى به ، وترى الذى فى قلبه غش لا يعلم ذلك إلا حفظًا لكنه ينكره سلوكًا واقتناعًا ، فهو وإن بدا راضيًا بلسانه لكنه ساخط بقلبه وجنانه ، فلو أنك نظرت إلى وجهه اكتشفت أنه مضطرب الملامح ، لا تبدو عليه آيات

الرضا في إشراقة تسر من ينظر إليه ، وتبدى له الذي يضمره القلب

من رضا ، وقد قال الله \_ تعالى \_ فى الفقراء الذين لا يستطيعون ضربًا فى الأرض يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف تعرفهم بسيماهم لا يسألون الناس إلحافًا ..

وسيماهم ليست اضطرابًا فى وجه ولا حركة بغيضة فى أعضاء ولا شهيقًا ولا زفيرا بغيضين فى فم يُسودان الأفق الوضىء ، وإنما فى ضعف قوى ، ومظهر متواضع من أدمن النظر فيه وجده لا يتغير ، لكنهم يبدون القوة قدر طاقتهم ، ويكلل الرضا وجوههم بالندى رغم الجدب الذى يعيشون فيه ، وإن حدثوك أشعروك بأهم فى نعيم مقيم وليسوا فى عذاب وجحيم ، وما ذلك إلا لأهم برغم فقرهم أولو قلوب سليمة لا غش فيها ، ذلك الغش الذى قد تجده فى أصحاب ملايين يريدونها مليارات ، وأصحاب مليارات يريدونها مضاعفة إلى حد أسماء لما يُصطلح عليها بعد ، وهؤلاء هم الذين قال رسول الله على فيهم : « ولا يملأ عين ابن آدم إلا التراب » ..

والتعبير بابن آدم غير التعبير بالمؤمن كما سبق أن بيّنته ..

والقناعة التي هي كتر لا يفني إحساس يملأ القلب بالقوة ، ويدفع بصاحبه إلى أن يتمسك بمبادئه ؛ فهو إنسان لا يُشترى بالمال ، وهذا من ثمرة القناعة ؛ لأن ذا القلب السليم الذي من آيات سلامته القناعة لا فرق عنده بين أن يعود بمائة أو أن يعود بألف متى أخلص العمل

وأدى ما عليه ، فإن كان في قلبه غش وعلم الناس فيه ذلك استطاعوا أن يشتروه فهو يشهد الزور من أجل الألف ، وقد يقتل من أجل المليون ، ويفعل المنكرات من أجل المليارات ، والحوارات تكشف عن ذلك حين يمتنع من في قلبه غش عن أداء شيء من ذلك لمن يسأله أداءه ، فتراه يمتنع لا لأنه سُئلَ أن يفعل منكرًا ، ومن سأله يعلم ذلك فيه ؛ فيزيده قليلاً ، ثم يراه مترددًا ؛ فيزيده أكثر ، لكنه على يقين أنه سوف يستجيب عند رقم ما وإنما المسألة مسألة مساومة ، وقد يكون الذي يسأله بلا شك مثله ؛ فهو لا يسأل فعل المنكرات إلا من أجل منكر قد يتمثل في طبع فاسد فيه ، وهذا أيضًا من غش القلوب ، وقد يكون كذلك طامعًا في المزيد كما يطمع فيه صاحبه ، إذ إنه يدفع له الألف ليجنى من وراء خبثه ألفين ، وفى ذلك من التنافس البغيض ما ينكره الشرع ويشمئز منه الطبع السليم ..

وذو القناعة محبوب بين الناس ؛ لأن الناس يحبون الزهد في الناس ، وذو القناعة محبوب بين الناس ؛ فقال : إذا أردت أن يحبك الناس فازهد فيما في أيديهم ، وإذا أردت أن يحبك كبارهم فاعطف على صغارهم ؛ وذلك لأن في الناس شُحّا ، وقد قال الله \_ تعالى \_ في آية الإسراء : ﴿ قُل لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحْمَةِ رَبِّ إِذَا لَأَمْسَكُمُ خَشْيَةَ آلْإِنفَاقِ وَكَانَ آلْإِنسَانُ قَتُورًا ﴿ الإسراء : ١٠٠٠ ) .

قد تجد بعض الناس يسألون من يكلفونه بعمل عما يريد جزاء عليه ومستحقًا له ، فإن سأل شيئًا يسيرًا زادوه من تلقاء أنفسهم ؛ لألهم يحبون هذا ولا يحبون من يسألهم الكثير الذى فيه إرهاق لهم ، وبعضهم يرى أن هذا العمل المكلف به لا يستحق هذا الأجر الكبير وإن كان فعلاً يستحقه ، وهذا من رزق الله الذى يصح أن نقول فيه إنه من حيث لا يحتسب ؛ لأنه احتسب القليل ولكن الله \_ تعالى \_ أعطاه الكثير ..

وهذا الرزق الكثير من الناس يسبب طمعهم وجشعهم ..

وقد روى البخارى فى صحيحه أن مالاً جاء رسول الله وأعطاه عمر وقيه فقال عمر : يا رسول الله ، أعطه من هو أفقر منى فقال عمر الصلاة والسلام - : « يا عمر ، إن هذا المال حلوة خضرة فإن جاءك من غير أن تسأله فخذه وتموّله يبارك لك فيه » وقد جاء فى رواية : « من غير سؤال أو إشراف نفس » ، وذكر ابن عبد البر للعلماء أقوالاً تتعلق بحكم المال الذي جاء عن سؤال أو إشراف نفس : أحلال هو أم الذي جاء عن سؤال أو إشراف نفس : أحلال هو أم حرام ، قولان يعقبهما ثالث وهو التفصيل ؛ فإن المسألة تجوز عند الضرورة ..

١١ ــ الغلظـة ..

والغلظة من غش القلوب ، وقد نسبها الله ـ تعالى ـ إليها ، فقال : ﴿ وَلَوْكُنتَ فَظًّا غَلِيظً ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُّواْ مِنْحَوْلِكَ ﴾ (آل عمران : ١٥٩ ) .

تقول: هذا قلب فيه غش ..

فقل: لأنه غليظ غير لين ..

فإن قيل لك : كيف عرفت ؟

وشأن المؤمن أن يكون رقيقًا رفيقًا يشعر بمن حوله ، ويدرك ضعفه ، ويواسى جرحه ، ويألف ويؤلف ..

ولابد لغليظ القلب وغيره أن يتوب إلى الله عن هذا الغش ، كما يتوب السارق عن السرقة ، ويتوب الزانى عن الزنا ، وشارب الخمر عن شرها ..

ورب آفات هي في حاجة إلى توبة أشد من حاجة الذنوب التقليدية المعروفة ، ومنها تلك الآفة التي تصيب القلوب ، ومع الأسف يظن غلاظ القلوب ألهم هم الذين فقهوا ..

وإذا سمعوا شيئًا من اللين ، واطلعوا على بعض الأبيات الشعرية قالوها بلغة معروفة «هيافة » ..

أى من لغو الحديث ، ؤلهوه ، وظنوا ذلك كلامًا فارغًا ..

أما الكلام الذى هو الكلام فأن تكون جافًا فى اختيار ألفاظه المؤلمة وعباراته الجارحة ؛ إذ يرون أنك كى تعيش رجلاً بين الناس لابد أن تكون مشكمًا من أمامك ، تصده وتقهره ، وتشتمه ، وتلفظه ، ساعتها يخافك ويهابك ، ويعمل لك ألف حساب ، ولا يهضمك حقك ، ولا يمنعك ما تريد ..

وقد يعبر بعضهم عن ذلك بالعين الحمراء ، أى لابد أن يرى الناس منه العين الحمراء ، واللفظة الصماء ، التى تمطر حجارة لا ترى ، وتحرق الدم فى عروق المخاطب ولا تبل منه صدى ..

وقد كان رسول الله علي أرق الناس ، وألين الناس ألفاظا ، وأحسن الناس عشرة ..

وجميع من وصفوه قالوا : « ليس بالجافي » ...

وحين اختار زيد بن حارثة رهي البقاء معه على الرجوع مع أبيه وعمه إلى ديار قومه ، قال وهو صغير :

لقد وجدت في هذا الرجل شيئًا وما أنا بالذي أفارقه ..

ولم يكن هذا الشيء مجرد عطاء مادى \_ وهو موجود \_ فرسول الله ﷺ أكرم الناس ، وأجود الناس ، ولكن هذا الشيء هو سر فيه ، لا يعبر عنه بكلام ، وإنما تعبر عنه لغة الوجدان التي لا يعرفها اللسان ، ولا يعبر عنها فصيح ببيان ، إلها الرأفة والرحمة واللين ، الذي ما وجد في شيء إلا زانه ، وما فقد من شيء إلا شانه ..

إنه أنس المودة الذي يتجسد في شعورك ، ورغبتك في البقاء إلى جوار الرحيم ، الذي تلمس فيه آيات الرحمة إذا نظر إليك ، وتشعر معه بحنو الأهلية وإن لم يكن قريب دم منك ، وقد فصلت القول في هذا في كتاب ( حياة على طبق الموت ) ..

وقد بين ﷺ أن من أحب الناس إليه ، وأقرهم منه مترلاً يوم القيامة أحاسنهم أخلاقًا ، الموطئين أكنافًا ، الذين يألفون ويؤلفون ..

وهناك الكثير من الناس ليس فيه هذا ولا ذاك ؛ فهو لا يألف أحدًا ، ولا يألفه أحد ، بسبب غلظة قلبه التي تتجسد على جوارحه في سلوكه الذي ينبئ عن تلك الغلظة ، فهو لا يعجبه شيء في الناس ، ولا يجتهد في صنع شيء يعجبهم ، وهذا إذا نظرت في الكتاب العزيز وجدته ، حيث قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كُمَا ءَامَنَ النَّاسُ قَالُوٓا أَنُوۡمِنُكُمَا ءَامَنَ السُّفَهَاءُ ﴾ ﴿ البقرة : ١٣ ) .

فأطلق لفظ الناس على الذين آمنوا ، وهو من الأنس ضد التوحش كما ذكر ابن منظور في لسان العرب ..

فالإنسان هو الذي تأنس بالقرب منه صامتًا كان أو متكلمًا ، إن كان عنده خير أعطى ، وإن تكلم قال الطيب من القول ﴿ وَهُـ دُوٓا إِلَى ٱلطَّيْبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُوٓ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْحَمِيدِ اللَّهِ ﴿ الحَجِ : ٢٤ ) .

وإلا سكت ، وفي سكوته خير ، يمنحك المودة من أول لقية ، وكأنك تعرفه من زمن طويل . .

بخلاف من تعاشره أعوامًا وكأنك ما عاشرته أيامًا ، وذلك الأنك كسائر الناس لا تعرف حقيقة الناس إلا بعد زمن طويل ، إن عرفت فالتوصل إلى معرفة غش البضائع والسلع قد يكون أمرًا يسيرًا بالنسبة إلى معرفة غش القلوب ، فقد تعرف أن السلعة مغشوشة بنظرة واحدة فيها إن كنت خبيرًا ، أو صحبت خبيرًا ينظر لك ..

لكن الناس يعرفون بالخداع ، ألا ترى إلى قول الله ـ تعالى ـ : ﴿ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُمُهِنَ 🖤 فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ۚ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ 📆 ﴾ ( البقرة : ٩ ــ ١٠ ) .

ولولا الوحى لما عرف رسول الله ﷺ من حقيقة المنافقين ما عرف ، ألا ترى إلى قوله تعالى فى واحد منهم :

﴿ وَيِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ. فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْمِهِ، وَهُوَ أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ۞ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَكَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسَلُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ۞ وَإِذَا فِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ ٱخَذَتْهُ ٱلْعِـزَّةُ بِٱلْإِشْرِ فَحَسْبُهُ, جَهَنَّمُ وَلِبِنْسَ ٱلْمِهَادُ ۞ ﴾ ( البقرة : ٢٠٢ – ٢٠١) .

وحتى لا يموج الناس بعضهم في بعض ، ويقتل بعضهم بعضًا جاء النظم الجليل بذكر الصفات دون ذكر الأشخاص ، ليعرف كل امرئ

نفسه فى ضوء تلك الصفات ، وقد قال النبى الله في صفات المنافقين : « فمن كنَّ فيه كان منافقًا خالصًا » أى من كذب فى حديثه ، وأخلف فى وعده ، وغدر فى أمانته ، وفجر فى خصومته ، ومن كان فيه شىء منها كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها ..

فهناك بلا شك أمل فى أن يدع المنافق ما فيه من خصال المنافقين ، وقد يتوب ذلك المنافق قبل أن يفتضح أمره ، وعندئذ يكون الله \_\_ تعالى \_\_ قد منَّ عليه بنعمة الستر ..

١٢ ــ القسوة ..

والقسوة من غرات الغلظة ، فبئس الأصل ، وبئس الفرع ، وبئست الشجرة وبئست الثمرة ..

وقد نسبت القسوة إلى القلوب كما نسبت الغلظة إليها ، ألا ترى إلى قول الله \_ تعالى \_ : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُويُكُم مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَلَى قُول الله \_ تعالى \_ : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُويُكُم مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَلَى الله وَانَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَانُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُ مُنْهُ ٱلْأَنْهَانُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَعَلُونَ الله مِنْ خَشْيَةِ اللّه وَمَا الله بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ الله ( البقر : ٧٤ ) .

وقد ثبت أن من المعهود عن سيد الوجود سيدنا رسول الله عظم أنه ما خير بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثمًا ..

وبعض الناس وهم أولئك الذين في قلوبهم غش إذا خُير بين أمرين اختار الأعسر ، لا الأيسر ..

وتلك آية كاشفة عن غش في قلبه ..

وصدق العوام من الناس ، حيث عبروا عن ذلك بقولهم : « فلان بلا قلب » ..

وسوف أذكر فى هذا الكتاب إن شاء الله أن القسوة قد تبدو من غش القلوب وليست منه ، إذا كانت اعتراضًا بين رهمتين ، فإن اللبيب يقسو أحيانًا على من يرحم ، لكنه إذا كان قاسيًا أبدًا كان فى قلبه غش ، وهذا هو الفرق بين الأصيل والعارض ..

فالقسوة المتأصلة عند بعض الناس تراها فى زمن الرخاء كما تراها فى زمان الشدة ، وتراها حين تدعو الدواعى جميعها إلى اليسر والتيسير ، كما تراها حين يدعو الداعى إليها ، وهى حين يدعو الداعى إليها من تأديب ونحوه تكون أشد وأعتى ..

ويتوهم كثير من الناس أن القسوة أمثل أسلوب في التربية ، وبنوا على ذلك أمثالاً منها ..

« اكسر للبنت ضلعًا يطلع لــها أربعة وعشرون » ..

وقد قال النبي ﷺ : « رفقًا بالقوارير » ..

وأنشد الشاعر:

أوردها سعد وسعد مشتمل ما هكذا تورد يا سعد الإبل وفي التراث اللغوى شاهد يقول:

فأوردها العراك ولم يزدها ولم يشفق على نغص الدخال أى أورد الساقى الإبل مختلطة كبيرها مع صغيرها ؛ فظلم الكبير الصغير ، وكان العراك ، حيث لم يشفق على نغص الدخال ، أى على

الإبل الصغيرة ..

وهذا يجعلنى أفكر فى أن القسوة قد تتأتى عن جهل ؛ فإن الخبير بسقى الإبل لا يخلط كبيرها بصغيرها ، أى لا يعرف (المعجنة) ، وإنما يعزل الضعيف عن القوى ، حتى لا يهلك وهو بذاك رفيق ..

بخلاف الجاهل الذي يرسلها متدافعة متعاركة ، يدفع بعضها بعضًا ، ويقسو كبيرها على صغيرها ..

ومن هنا تأتى أهمية العلم من تلك الزاوية التي ربما لم تقرأ عنها كثيرًا أو تسمع عنها

ومعنى ذلك أن العلم يحقق الشفقة ، لا القسوة ، والعلم يهدى إلى الإيمان ، والإيمان يدعو إلى الشفقة ..

وقد كان الراهب الذى أفتى من قتل تسعة وتسعين شخصًا قاسيًا ، حين أفتاه بألا توبة له ..

فلما أتم به المائة ، وقتله ، وذهب إلى عالم قال له العالم : لك توبة ونصح له بأن ينأى عن مكان السوء الذى يشجعه على القتل ، وأن ينتقل إلى مكان آخر ..

ومن الشفقة أن يفتيه ، وأن يعينه على ما يحقق له الخير له ، وقد كان ﷺ رفيقًا ، جاءه من ظاهر امرأته ؛ فذكر له الكفارة ، وقال :

عليك عتق رقبة ..

فقال وقد أشار إلى رقبته :

والذي بعثك بالحق لا أملك إلا هذه ..

قال : صم ستين يومًا ..

قال : وهل كان ما كان منى إلا بسبب الصوم ؟

فقال: أطعم ستين مسكينًا ..

قال : لا أجد ..

فقال له: انتظر ..

فانتظر ، حتى جاءه ﷺ بتمر ، فأعطاه إياه ، وقال له : أطعم به ستين مسكينًا ..

غــش القلـــوب

1 2

وما أكثر النماذج المشرقة التي تبين أنه ﷺ لم يكن ليفتي من علياء ، ثم يلقى ما عنده ، ويتخلى ..

۱۳ \_ الخيانة ..

في الحديث الصحيح : « اللهم إلى أعوذ بك من الجوع ؛ فإنه بئس الضجيع ، ومن الخيانة فإنها بئس البطانة » . .

والبطانة لفظة مشعرة بالباطن ، أى بالقلب ، فبئس البطانة الخيانة ، تلك التي ينطوى عليها قلب فيه غش ، فيخون العهد ، والأمانة ، والكالمة ، والوطن ، والزوج ، والجار ، وقد قال الله \_ عز وجل \_ : والكلمة ، والوطن ، والزوج والجار ، وقد قال الله \_ عز وجل \_ : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَنَاتِكُمُ وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ (الأنفال : ٢٧) .

جاء في أسباب النرول للواحدى :

"قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ ﴾ الآية (٢٧)

نزلت فى أبى لبَابَة بن عَبد المُنْذِر الأنصارى ، وذلك أن رسول الله على ، حاصر يهود قُرَيْظَة إحدى وعشرين ليلة ، فسألوا رسول الله على ، الصُّلْحَ على ما صالح عليه إخوالهم من بنى النضير ، على أن يسيروا إلى إخوالهم بأذْرِعَات وأريحا ، من أرض الشام .. فأبى أن يعطيهم ذلك إلا أن يتزلوا على حكم سعد بن مُعاذ ، فأبوا وقالوا : أرسل إلينا أبا لُبَابَة ، وكان مناصحًا لهم لأن ماله وعياله وولده كانت

فقال : والذي بعثك بالحق ما بين لابتيها ( المدينة ) بيت أفقر من ...

فقال له ﷺ : أطعمه أهلك ..

فلما عاد إلى قومه الذين أبوا أن يصحبوه إلى النبي على لطنهم أنه قد يسمعه ما يكره ، فقال لهم :

لقد وجدت عند رسول الله ﷺ السعة وحسن الرأى ، ووجدت عندكم الضيق وسوء الرأى ..

فما أفتاه ﷺ وتركه ، وقال له إذ وصل معه إلى الإطعام :

وما عسى أن أفعل لك ، ذلك في رقبتك ، وإنما أعانه على الكفارة ..

وكذلك حين جاءه جابر بن عبد الله رضى الله عنهما يقول له :

أبى اليهودى إلا أن يأخذ دينه الآن ؛ فذهب معه ، وشفع عند اليهودى أن يُنظر جابرًا ، فأبى ؛ فقال عليه الصلاة والسلام :

انطلق یا جابر إلی نخلك ، وانطلق معه ، ومشى فى زرعه ، فبارك الله ، وقضى ما عليه ..

وقد دعا ﷺ الناس إلى مساعدة سلمان الفارسى حين اكتتب ، حتى يقضى ما عليه ويصير حرًّا ، وكان فى مقدمة من أعانه ، وزرع له بيده الشريفة ما زرع من الفسيل ..

عندهم ، فبعثه رسول الله عليه فأتاهم ، فقالوا : يا أبا لبابة ، ما ترى ؟ أنترل على حكم سعد بن معاذ ؟ فأشار أبو لبابة بيده إلى حلقه : إنه الذبح فلا تفعلوا .. قال أبو لبابة : والله ما زالت قدماى حتى علمت أبى قد خنتُ الله ورسوله ، فترلت فيه هذه الآية .. فلما نزلت شدّ نفسه على سَارِيَة من سَوَارى المسجد وقال : والله لا أذوق طعامًا ولا شرابًا حتى أموت أو يتوب الله على ، فمكث سبعة أيام لا يذوق فيها طعامًا حتى خر مَغْشيًّا عليه ، ثم تاب الله \_ تعالى \_ عليه فقيل له : يا أبا لُبَابة ، قد تيبَ عليك ، فقال : لا والله لا أحل نفسي حتى يكون رسول الله ﷺ هو الذي يحلني ، فجاءه فحله بيده ، ثم قال أبو لبابة : إن من تمام توبتي أن أهجر دار قومي التي أصَبْتُ فيها الذنب وأن أَنْخَلِعِ مَنْ مَالَى ، فقال رسول الله ﷺ : يجزيك الثلث أن تتصدق به » ...

٤١ ــ الرياء ..

ومن آيات غش القلوب الرياء ، وذلك لأن المرء الذى يتجه بعمله إلى غير الله \_ عز وجل \_ ليس بذى قلب سليم ، وإنما فى قلبه غش ؟ لأنه ترك من هو أهل للتوجه ، وقصد من ليس له بأهل ..

والرياء كله دركات ، بعضها أسوأ من بعض ، وظلمات بعضها أظلم من بعض ، وأنواع بعضها أخس وأنكد من بعض ، فمنه الرياء المحض ، وهو أردأها ، ومنه ما هو دون ذلك ، ومنه خطرات قد أفلح من دفعها وخلاها ، وقد خاب من استرسل معها وناداها ..

فالعمل لغير الله أنواع وأقسام ، كلها مذمومة مردودة ، ومن الله متروكة ، فالله سبحانه وتعالى أغنى الشركاء ، وأفضل الخلطاء ، فمن أشرك معه غيره تركه وشركه ، فعن أبى هريرة فله عن النبى على قال : يقول الله تبارك وتعالى : « أنا أغنى الشركاء عن الشرك ، من عمل عملاً أشرك فيه معى غيرى تركته وشركه » ..

وفى رواية لابن ماجة : « فأنا منه برىء وهو للذى أشرك » ...

والأنواع هي :

١ ــ الرياء المحض ..

وهو العمل الذى لا يُراد به وجه الله بحال من الأحوال ، وإنما يراد به أغراض دنيوية وأحوال شخصية ، وهى حال المنافقين الخلص كما حكى الله عنهم :

﴿ وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ ﴾ ( النساء : ١٤٢ ) .

﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيكِهِم بَطَرًا وَرِئَآةَ ٱلنَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴿ ﴿ الْأَنفَالَ : ٤٧ ) .

﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ اللَّ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ اللَّ اللَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ اللَّ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ اللَّ ﴾ (الماعون: ٤ – ٧).

عـش القلـوب

وهذا النوع كما قال ابن رجب الحنبلي يكون في الأعمال المتعدية ، كالحج ، والصدقة ، والجهاد ، ونحوها ، ويندر أن يصدر من مؤمن ؛ فإن الإخلاص فيها عزيز ، وهذا العمل لا يشك مسلم أنه حابط ، وأن صاحبه يستحق المقت من الله والعقوبة ..

٢ ـــ أن يراد بالعمل وجه الله ومراءاة الناس ..

وهو نوعان:

(أ) إما أن يخالط العملَ الرياءُ من أصله ..

فقد بطل العمل وفسد والأدلة على ذلك بجانب حديث أبي هريرة

عــن شـــداد بن أوس رفطته عن النبي علي قال : « من صلى يرائي فقد أشرك ، ومن صام يرائي فقد أشرك ، ومن تصدَّق يرائي فإن جـــدة عمله قليــله وكثيره لشريكه الـــذى أشرك به ، أنا عنه

وعن أبى سعيد بن أبى فضالة الصحابي قال : قال رسول الله عليه ا « إذا جمع الله الأولين والآخرين ليوم لا ريب فيه ، نادى مناد : من كان أشرك في عمل عمله لله \_ عز وجل \_ فليطلب ثوابه من عند غير الله ـ عز وجل ـ ، فإن الله أغنى الشركاء عن الشرك » ..

وخرج الحاكم من حديث ابن عباس : « قال رجل : يا رسول الله إلى أقف الموقف وأريد وجه الله ، وأريد أن يُرى موطني ، فلم يرد عليه رسول الله ﷺ حتى نزلت : ﴿ فَنَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِهِ عَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِيهِ أَحَدًا ﴿ اللَّهِ ﴿ الكَّهُفَ : ١١٠ ) ..

قال ابن رجب : « وممن روى عنه هذا المعنى ، وأن العمل إذا خالطه شيء من الرياء كان باطلاً طائفة من السلف ، منهم عبادة بن الصامت ، وأبو الدرداء ، والحسن ، وسعيد بن المسيب ، وغيرهم » . .

ومن مراسيل القاسم بن مُخَيْمِرَة عن النبي عَلَيْ قال : « لا يقبل الله عملاً فيه مثقال حبة من خردل من رياء » .. استماري و المستالة و عاليا

ولا نعرف عن السلف في هذا خلافًا ، وإن كان فيه خلاف عن بعض المتأخرين ..

(ب) وإما أن يطرأ عليه الرياء بعد الشروع في العمل ..

فإن كان خاطرًا مارًّا فدفعه فلا يضرُّه ذلك ، وإن استرسل معه يُخشى عليه من بطلان عمله ، ومن أهل العلم من قال يُثاب ويُجازى على أصل نيته ..

قال ابن رجب : « وإن استرسل معه ، فهل يحبط عمله أم لا يضره ذلك ويجازى على أصل نيته ؟ في ذلك اختلاف بين العلماء من السلف حكاه الإمام أحمد وابن جرير الطبرى ، ورجحا أن عمله

لا يبطل بذلك ، وأنه يُجازى بنيته الأولى ، وهو مروى عن الحسن البصري وغيره » ...

ويستدل لهذا القول بما خرجه أبو داود في مراسيله عن عطاء الخراسايي أن رجلاً قال : « يا رسول الله ، إن بني سَلَمَة كلهم يقاتل ، فمنهم من يقاتل للدنيا ، ومنهم من يقاتل نجدة ، ومنهم من يقاتل ابتغاء وجه الله ، فأيهم الشهيد ؟ قال : كلهم ، إذا كان أصل أمره أن تكون كلمة الله هي العليا » .....

وذكر ابن جرير أن هذا الاختلاف إنما هو في عمل يرتبط آخره بأوله ، كالصلاة ، والصيام ، والحج ، فأما ما لا ارتباط فيه ، كالقراءة ، والذكر ، وإنفاق المال ، ونشر العلم ، فإنه ينقطع بنية الرياء الطارئة عليه ، ويحتاج إلى تجديد نية ..

وكذلك روى عن سليمان بن داود الهاشمي أنه قال : « ربما أحدث بحديث ولى نية ، فإذا أتيت على بعضه تغيرت نيتي ، فإذا الحديث الواحد يحتاج إلى نيات ..

ولا يرد على هـــذا الجهـاد ، كما في مرسل عطاء الخراساني ، فإن الجهاد يلزم بحضور الصف ، ولا يجوز تركه حينئذ فيصير

٣ ـــ أن يريد بالعمل وجه الله والأجر والغنيمة ..

كمن يريد الحج وبعض المنافع ، والجهاد والغنيمة ، ونحو ذلك ، فهذا عمله لا يحبط ، ولكن أجره وثوابه ينقص عمن نوى الحج والجهاد ولم يشرك معهما غيرهما ..

خرج مسلم في صحيحه عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما عن النبي عَلِي قال : « إن الغزاة إذا غنموا غنيمة تعجلوا ثلثي أجرهم ، فإن لم يغنموا شيئًا تمَّ لهم أجرُهم » ..

وروى عن عبد الله بن عمرو كذلك قال : « إذا أجمع أحدكم على الغزو فعوضه الله رزقًا ، فلا بأس بذلك ، وأما أن أحدكم إن أعطى درهمًا غرا ، وإن مُنع درهمًا مكث ، فلا خير في ذلك » ...

وقال الأوزاعي : إذا كانت نية الغازى على الغزو ، فلا أرى

وقال الإمام أحمد : التاجر ، والمستأجر ، والمكارى أجرهم على قدر ما يخلص من نيتهم في غزاهم ، ولا يكون مثل من جاهد بنفسه وماله لا يخلط به غيره ..

وقال أيضًا فيمن أخذ جعلاً على الجهاد : إذا لم يخرج لأجل الدراهم فلا بأس أن يأخذ ، كأنه خرج لدينه ، فإن أعطى شيئًا أخذه ..

وقال ابن رجب: ﴿ فَإِنْ خَالِطُ نَيْهُ الْجِهَادُ نَيْهُ عَيْرِ الرِّيَاءُ ، مثلُ أَخَذُ أجرة للخدمة ، أو أخذ شيء من الغنيمة ، أو التجارة ، نقص بذلك

أجر جهادهم ، ولم يبطل بالكلية .. وهكذا يقال فيمن أخذ شيئًا في الحج ليحج به ، إما عن نفسه ، أو عن غيره ، وقد روى عن مجاهد أنه قال في حج الجمَّال ، وحج الأجير ، وحج التاجر ، هو تمام لا ينقص من أجورهم شيء ، وهو محمول على أن قصدهم الأصلى كان هو الحج دون التكسب ..

٤ ــ أن يبتغى بعمله وجه الله فإذا أثنى عليه سُرَّ وفرح بفضل الله ورحمته فلا يضره ذلك إن شاء الله .

فعن أبي ذر ﴿ إِلَيْهُ عَنِ النَّبِي ﷺ أنه سُئل عن الرجل يعمل العمل لله من الخير ، ويحمده الناس عليه ، فقال : « تلك عاجل بشرى المؤمن » . .

وفى رواية لابن ماجـة : « الرجل بعمل العمل لله فيحبُّه الناس

وعن أبي هريرة رضي الله أن رجلاً قال : يا رسول الله ، الرجل يعمل العمل فيُسِرُّه ، فإذا اطلع عليه ، أعجب ، فقال : « له أجران : أجر السر وأجر العلانية » ..

قال ابن رجب : ﴿ وَبَالْجُمَلَةُ ، فَمَا أَحْسَنَ قُولَ سَهُلَ بِنَ عَبِدُ اللهُ التُسترى : ليس على النفس شيء أشق من الإخلاص ، لأنه ليس لها

وقال يوسف بن الحسين الرازى : أعز شيء في الدنيا الإخلاص ، وكم أجتهد في إسقاط الرياء عن قلبي ، وكأنه ينبت فيه على لون

وقال ابن عيينة : كان من دعاء مطرِّف بن عبد الله : ( اللهم إنى أستغفرك مما تبتُ إليك منه ، ثم عدت فيه ، وأستغفرك 11 جعلته لك على نفسى ، ثم لم أف لك به ، وأستغفرك مما زعمتُ أبي أردت به وجهك ، فخالط قلبي منه ما قد علمتَ ) ..

١٥ \_ السخرية ..

ومن غش القلوب أن يسخر قوم من قوم ، وقد يكون المسخور منهم خيرًا من الساخرين ، ألا ترى إلى قول الله ــ تعالى ــ : ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَايسَخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَآءٌ مِّن نِسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ ۚ وَلَا نَلْمِزُوٓا أَنفُسَكُمْ وَلَا نَنَابَرُوا بِٱلْأَلْقَنَبِ ۚ بِئْسَ ٱلِاسْمُ ٱلْفُسُوقَ بَعْدَ ٱلْإِيمَانِ ۚ وَمَن لَّمْ يَئُبُ فَأُولَتِهِكَ ثُمُ ٱلظَّالِمُونَ اللَّهِ ﴾ ( الحجرات : ١١ ) ..

وكذلك التنابز بالألقاب ، وهــو المناداة بأسوأ الألقاب ؛ ليغيظ المنادَى ، قال تعالى : ﴿ وَلَا نَنَابَرُواْ بِالْأَلْقَابِ ۗ ﴾ .

وقد عقب ربنا تعالى على ذلك بقوله : ﴿ بِنُّسَ ٱلْأَسَّمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ

فهل تظن أن الفاسق سليم القلب ؟!

قال ابن كثير:

« يَنْهَى تَعَالَى عَنْ السُّحْرِيَة بالنَّاسِ وَهُوَ احْتَقَارُهُمْ وَالاسْتَهْزَاء بهمْ كَمَا ثَبَتَ في الصَّحيح عَنْ رَسُولِ اللَّه ﷺ أَنَّهُ قَالَ « الْكَبْرِ بَطَرُ الْحَقِّ وَغَمْصُ النَّاسِ \_ وَيُرْوَى \_ وَغَمْطِ النَّاسِ » وَالْمُوَاد منْ ذَلكَ احْتَقَارِهُمْ وَاسْتَصْغَارِهُمْ وَهَذَا حَرَامَ فَإِنَّهُ قَدْ يَكُونَ الْمُحْتَقَرُ أَعْظَمَ قَدْرًا عنْد الله ــ تعالى ــ وأَحَبَّ إلَيْه منْ السَّاخر منْهُ الْمُحْتَقر لَهُ ، وَلهَذَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مَنْ قَوْمٌ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خيرًا منْهُمْ وَلَا نسَاءٌ منْ نسَاء عَسَى أَنْ يَكُنَّ خيرًا منْهُنَّ ﴾ فَنَصَّ عَلَى نَهْى الرِّجَالِ وَعَطَفَ بنَهْى النِّسَاءِ ، وَقَوْلُه تَبَارَكَ وَتَعَالَى ﴿ وَلَا تَلْمَزُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ أَى لَا تَلْمزُوا النَّاسِ ، وَالْهَمَّازِ اللَّمَّازِ منْ الرِّجَالِ مَذْمُوم مَلْعُونَ كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَيْلُّ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ﴾ وَالْهَمْزِ بِالْفِعْلِ وَاللَّمْز بِالْقَوْلِ كُمَا قَالَ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ هَمَّازِ مَشَّاء بنَميم ﴾ أَى يَحْتَقر النَّاس وَيَهْمزهُمْ طَاغيًا عَلَيْهِمْ وَيَمْشي بَيْنهمْ بالنَّميمَة وَهي اللَّمْز بالْمَقَال وَلَهَذَا قَالَ هَهُنَا : ﴿ وَلَا تَلْمَزُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ كَمَا قَالَ : ﴿ وَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسكُمْ ﴾ أَى لَا يَقْتُل بَعْضكُمْ بَعْضًا قَالَ ابْن عَبَّاس وَمُجَاهِد وَسَعِيد ابْن جُبَيْر وَقَتَادَة وَمُقَاتِل بْن حَيَّان : ﴿ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسكُمْ ﴾ أَى لَا يَطْغَن بَعْضكُمْ عَلَى بَعْض وَقَوْله تَعَالَى : ﴿ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ ﴾ أَى لَا تَدَاعَوْا بِالْأَلْقَابِ وَهِي الَّتِي يَسُوءِ الشَّخْصَ سِمَاعُهَا قَالَ الْإِمَامِ أَحْمَد : حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيل حَدَّثَنَا دَاوُدُ بْن أَبِي هِنْد عَنْ الشَّعْبِي قَالَ : حَدَّثَنِي أَبُو جَبِيرَة

ابْن الضَّحَّاكَ قَالَ : فِينَا نَزَلَتْ فِي بَنِي سَلَمَة ﴿ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ ﴾ قَالَ : قَدمَ رَسُول اللَّه وَ اللهِ عَلَيْ الْمَدينَة وَلَيْسَ فِينَا رَجُل إِلَّا وَلَهُ اسْمَانَ أَوْ ثَلَاثَة فَكَانَ إِذَا دَعَا أَحدًا مَنْهُمْ بِاسْمٍ مِنْ تلْكَ الْأَسْمَاء قَالُوا : يَا رَسُول لَلَه إِنَّهُ يَغْضَب مِنْ هَذَا فَنَزَلَتْ : ﴿ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ ﴾ ورَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ اللَّه إِنَّهُ يَغْضَب مِنْ هَذَا فَنَزَلَتْ : ﴿ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ ﴾ ورَوَاهُ أَبُو دَاوُد عَنْ مُوسَى بْن إِسْمَاعِيل عَنْ وَهْب عَنْ دَاوُدَ بِهِ وَقَوْلُه جَلَّ وَعَلَا : ﴿ بِنُ اللهُ عَنْ وَهُ اللهُ ا

.. التجسس ..

والمتجسس يريد أن يعرف أخبار الناس وأسرارهم خفية ، وهذا دليل على غش قلبه ؛ فتلك شهوة غير سوية ..

ونحن مع الأسف نجد تلك الشهوة في الأسرة الواحدة ، حيث يقول الوالد لطفله : من كلمت أمك ؟ ومن جاءنا وأنا في العمل ؟ وماذا قالت جدتك ؟..

وإذا خرج الطفل مع أبيه ، سألته أمه عند عودته : أين ذهبتما ؟ وماذا كان من والدك ؟ ماذا قيل له ؟ وماذا قال ؟

وبعض الشباب يضع فى بيته كاميرا ليتجسس على زوجته ، وقد تصنع الزوجة مثل هذا ..

حياة مضطربة قائمة على الشك والريبة ، والرغبة في إيقاع الأعزة في مواطن الريب والشبهات لا تدل على سلامة القلوب ..

إنما التجسس المحمود أن يكون فى الخير ، كما قال الله ... تعالى ... : ﴿ يَكَبَنِنَ اَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ ( يوسف : ٨٧ ) .

قال ابن كثير :

﴿ وَلَا تَجَسَّسُوا ﴾ أَى عَلَى بَعْضَكُمْ بَعْضًا وَالتَّجَسُّس غَالِبًا يُطْلَق فِي الشَّرِ وَمِنْهُ الْجَاسُوس وَأَمَّا التَّحَسُّس فَيكُون غَالِبًا فِي الْخَيْر كَمَا فَي الشَّرِ وَمِنْهُ الْجَاسُوس وَأَمَّا التَّحَسُّس فَيكُون غَالِبًا فِي الْخَيْر كَمَا قَالَ . ﴿ يَا بَنِي الْهَبُوا فَيَا بَنِي الْهُبُوا فَيَ اللَّهِ فَيَعُوبِ أَنَّهُ قَالَ : ﴿ يَا بَنِي الْهُبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُف وَأَخِيهِ وَلَا تَيْأَسُوا مِنْ رَوْحِ اللّه ﴾ وقَدْ يُسْتَعْمَل فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُف وَأَخِيهِ وَلَا تَيْأَسُوا مِنْ رَوْحِ الله ﴾ وقَدْ يُستَعْمَل كُلّ مِنْهُمَا فِي الشَّر كَمَا ثَبَتَ فِي الصَّحِيحِ أَن رَسُول الله عَلَيْكِ فَالَ : ﴿ لَا تَجَسَّسُوا وَلَا تَكَابَرُوا وَكُونُوا وَكُونُوا وَكُونُوا وَكُونُوا وَكُونُوا وَكُونُوا وَكُونُوا عَنْ اللّهِ إِخْوَانًا ﴾ وقَالَ الْأَوْزَاعِي : التَّجَسُّس الْبَحْث عَنْ الشيء عَنْ الشيء وَالتَّحَسُّس السَّمَاع إِلَى حَدِيث الْقَوْمُ وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ أَوْ يَتَسَمَّع عَلَى أَبُواهِمْ ﴾ ..

ويقول البغوى في تفسيره:

« ولا تجسسوا : التجسس : هو البحث عن عيوب الناس ، لهى الله ـــ تعالى ـــ عن البحث عن المستور من أمور الناس وتتبع عوراقهم حتى لا يظهر على ما ستره الله منه ..

أخبرنا أبو الحسن محمد بن محمد السرخسى ، أخبرنا زاهر بن أهمد ، أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن عبد الصمد الهاشمى ، أخبرنا أبو مصعب عن مالك ، عن أبى الزناد ، عن الأعرج ، عن أبى هريرة أن رسول الله قال : « إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث ، ولا تجسسوا ، ولا تنافسوا ، ولا تحاسدوا ، ولا تنافسوا ، ولا تحابروا ،

أخبرنا أبو بكر محمد بن محمد بن على بن الحسن الطوسى كلى ، أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم الإسفراييني ، أخبرنا أبو بكر أحمد بن إبراهيم الإسماعيلي ، أخبرنا عبد الله بن ناجية ، حدثنا عبى بن أكثم ، أخبرنا الفضل بن موسى الشيباني ، عن الحسين بن واقد ، عن أوفى بن دلهم ، عن نافع ، عن ابن عمر رضى الله عنهما أن النبي على قال : « يا معشر من آمن بلسانه ولم يفضِ الإيمان إلى قلبه ، الا تغتابوا المسلمين ولا تتبعوا عوراقم ، فإنه من تتبع عورات المسلمين ، يتتبع الله عورته ، ومن يتتبع الله عورته يفض حد ولو في جوف رحله » ..

قال : « ونظر ابن عمر يومًا إلى الكعبة فقال : ما أعظمك وأعظم حرمتك ، والمؤمن أعظم عند الله حرمة منك » ..

غــش القلـــوب

وقال زيد بن وهب : قيل <u>لابن مسعود</u> : هل لك فى الوليد بن عقبة تقطر لحيته خمرًا ، فقال : إنا قد نهينا عن التجسس ، فإن يظهر لنا شيء نأخذه به ..

( ولا يغتب بعضكم بعضًا ) ، يقول : « لا يتناول بعضكم بعضًا بظهر الغيب بما يسوءه مما هو فيه » ..

أخبرنا أبو عبد الله محمد بن الفضل الخرقى ، أخبرنا أبو الحسن على بن عبد الله الطيسفونى ، أخبرنا عبد الله بن عمر الجوهرى ، حدثنا أحمد بن على الكشميهنى ، حدثنا على بن حجر ، حدثنا إسماعيل بن جعفر ، عن العلاء بن عبد الرحمن ، عن أبيه ، عن أبي هريرة أن رسول الله على قال : « أتدرون ما الغيبة ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم ، قال : ذكرك أخاك بما يكره ، قيل : أفرأيت إن كان في أخى ما أقول ؟ قال : إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته ، وإن لم يكن فيه ما تقول فقد اغتبته ، وإن لم يكن فيه ما تقول فقد اغتبته ، وإن لم يكن فيه ما تقول فقد اغتبته ، وإن لم يكن

ويقول الطبرسي:

« ولا تجسسوا » أى : ولا تتبعوا عثرات المؤمنين ، عن ابن عباس وقتادة ومجاهد .. وقال أبو عبيدة : التجسس والتحسس واحد ..

وروى فى الشواذ عن ابن عباس: « ولا تحسسوا » بالحاء .. قال الأخفش: وليس يبعد أحدهما عن الآخر ، إلا أن التجسس عما يكتم، ومنه الجاسوس، والتحسس بالحاء: البحث عما تعرفه ..

وقيل: إن التجسس بالجيم في الشر، والجاسوس صاحب سر الشر، والناموس: صاحب سر الخير..

وقيل : معناه لا تتبعوا عيوب المسلمين ، لتهتكوا العيوب التي سترها أهلها ..

وقيل: معناه ولا تبحثوا عما خفى حتى يظهر ، عن الأوزاعى ... وفى الحديث : « إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث ، ولا تجسسوا ، ولا تقاطعوا ، ولا تحاسدوا ، ولا تنابزوا ، وكونوا عباد الله إخوانا » ..

١٧ \_ الشماتة ..

أذكر فى سياق هذه الآية من آيات غش القلوب « الشماتة » أن معبد الخزاعى قابل النبى على إثر القرح الذى أصاب المسلمين يوم أحد ، وكان يومئذ مشركًا ، لكنه كان بينه وبين رسول الله على عهد ..

وكانت خزاعة عيبة رسول الله ﷺ مسلمهم ومشركهم ، أذكر أن معبد الخزاعي حين قابل رسول الله ﷺ وهو مشرك قال له :

لقد عز علينا ما حدث لأصحابك بالأمس ، ووددنا أن لو عافاك الله فيهم ..

وأذكر هذه العبارة الألها دليل على عدم الشماتة ، وقد قال ابن هشام :

« وقد مر به كما حدثني عبد الله بن أبي بكر ، معبد بن أبي معبد الخزاعي ، وكانت خزاعة ، مسلمهم ومشركهم عيبة نصح لرسول الله ﷺ ، بتهامة ، صفقتهم معه ، لا يخفون عنه شيئًا كان بما ، ومعبد يومئذ مشرك ، فقال : يا محمد ، أما والله لقد عز علينا ما أصابك ، ولوددنا أن الله عافاك فيهم ، ثم خرج ورسول الله ﷺ بحمراء الأساء ، حتى لقى أبا سفيان بن حرب ومن معه بالروحاء ، وقد أجمعوا الرجعة إلى رسول الله على وأصحابه ، وقالوا : أصبنا حد أصحابه وأشرافهم وقادهم ، ثم نرجع قبل أن نستأصلهم لنكرن على بقيتهم ، فلنفرغن منهم . . فلما رأى أبو سفيان معبدا ، قال : ما وراءك يا معبد ؟ قال : محمد قد خرج في أصحابه يطلبكم في جمع لم أر مثله قط ، يتحرقون عليكم تحرقًا ، قد اجتمع معه من كان تخلف عنه في يومكم ، وندموا على ما صنعوا ، فيهم من الحنق عليكم شيء لم أر مثله قط ؛ قال : ويحك ما تقول ؟ قال : والله ما أرى أن ترتحل حتى أرى نواصى الخيل ،

قال : فوالله لقد أجمعنا الكرة عليهم ، لنستأصل بقيتهم : قال : فإني

ألهاك عن ذلك ، قال : والله لقد حملنى ما رأيت على أن قلت فيهم أبياتًا من شعر ؛ قال : وما قلت ؟ قال : قلت : كادت تمد من الأصوات راحلتى إذ سالت الأرض بالجرد الأبابيل تسردى بأسد كرام لا تنابلة عند اللقاء ولا ميل معازيل

تسردى بأسسد كسرام لا تنابلة عند اللقساء ولا ميسل معازيل فظلت عدوًا أظسن الأرض مائلة لما سموا برئيس غيسر مخسدول فقلت: ويل ابن حرب من لقائكم إذا تغطمطت البطحاء بالجيسل إنى نذير لأهسل البسل ضساحية لكل ذى إربة منهم ومعقسول مسن جيش أحمسد لا وخش تنسابلة وليس يوصف ما أنذرت بالقيل فثنى ذلك أبا سفيان ومن معه ...

وقد روى عن مكحول عن واثلة قال : قال رسول الله على : « لا تظهر الشماتة لأخيك ، فيرحمه الله ع وجل عن وجل ويبتليك » رواه الترمذى ..

والشماتة: الفرح ببلية العدو، يقال: شمت به بالكسر يشمت شماتة ، وأشمته غيره وبات فلان بليلة الشوامت أى: شمت الشوامت .. وفي الصحيحين وغيرهما عن أبي هريرة عليه عن النبي عليه قال: «تعوذوا بالله من جهد البلاء ، ودرك الشقاء ، وسوء القضاء وشماتة الأعداء »

وكان عليه الصلاة والسلام يدعو : « اللهم لا تشمت بي عدوًّا حاسدًا » .. وقد حكى الله \_ عز وجل \_ عن هـارون أنه قَــال لأخيــه موسى عليهما السلام : ﴿ فَلا تُشْمِتْ فِي ٱلْأَعْدَآءَ وَلا جَعَعَلْنِي مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ الْأَعْرَافَ : ١٥٠) .

غــش القلـــوب

وقيل لأيوب التَكِيُّلا : أي شيء من بلائك كان أشد عليك قال :

وقـــال الكلبي : لما مـــات رسول الله ﷺ شمت به نساء كندة وحضرموت وخضب أيديهن وأظهرن السرور لموته عظي وضربن بالدف ، فقال الشاعر:

أن البغايا رمن كل مرام بلمغ أبا بكــــر إذا ما جئتــه وخضبن أيديهن بالعنمام أظهـــرن من مـــوت النبي شماتة فاقطع هديت أكفهن بصارم كالبرق أومض في متون غمام

قال ابن عبد البر: « قال محمد بن عبد الله بن الحكم: سمعت أشهب بن عبد العزيز يدعو على محمد بن إدريس الشافعي بالموت أظنه قال في سجوده فذكرت ذلك للشافعي ﷺ فتمثل يقول :

تمنى رجال أن أموت وإن أمت فتلك سبيل لست فيها بأوحد فقل للذي يبغى خلاف الذي مضى هيأ لأخرى مثلها فكأن قد

قال محمد بن عبد الله : فمات الشافعي ضَالَتُهُ واشترى أشهب من تركته مملوكًا ، ثم مات أشهب بعده بنحو من شهر أو قال : خمسة عشر أو ثمانية عشر يومًا ، واشتريت أنا ذلك المملوك من تركة أشهب رحمه الله ..

وقال العلاء بن قرضة :

إذا ما الدهــر جر على أناس حــوادثه أنـــاخ بآخرينــا فقـــل للشــــامتين بنا أفيقـــوا سيلقى الشــــامتون ما لقينــــا ولعبد الله بن أبي عتبة :

كل المصائب قد تمر على الفتى فتهون غير شماتة الأعداء وللمبارك بن الطبرى:

لولا شماتة أعداء ذوى حسد أو اغتمام صديق كان يرجوبي ولا بذلت لها عرضي ولا ديني لما طلبت مـن الدنيا مراتبها ولعدى بن زيد:

فهل من خلم إما هلكنا وهمل بالموت يا للناس عار وعن خالد بن معدان عن معاذ قال : قال رسول الله ﷺ : « من عير أخاه بذنب لم يمت حتى يعمله » ، قالوا : من ذنب قد تاب منه .. 90

فينبغى للإنسان أن يترقب جزاء الذنب فقل أن يسلم منه ، وليجتهد في التوبة وقال محمود الوراق :

رأيت صلاح المرء يصلح أهله ويعديهم داء الفساد إذا فسد ويشرف في الدنيا بفضل صلاحه ويحفظ بعد الموت في الأهل والولد

وتستطيع أن تقول : إن الشماتة فرح في المصائب ، ولن يفرح ذو قلب سليم في المصائب ، إنما يفرح فيها من كان في قلبه غش ..

١٨ ــ عدم التفكر ..

وعدم التفكر من كبرى الآيات على غش القلوب ، فهي قلوب غافلة لاهية ، وأى غش بعد هذا ..

انظر إلى سلعة من السلع ، إذا اشتريتها فوجدها لا تعمل أصلاً ، فهل ترى فيها من غش ، أم ترى ألها تالفة يقينًا ، لا شك ألها تالفة ، وكذلك القلوب الغافلة ، وتأمل قول الله سبحانه : ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَىٰتٍ لِلْقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ .

وقسوله ـ عـز وجـل ـ : ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَسَ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ .

وقــوله ــ عــز وجــل ــ : ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَةً لِّقَوْمٍ يَذُكُرُونَ ﴾ . وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة مرفوعا: « إذا زنت أمة أحدكم فليحدها الحد ولا يثرب عليها » ...

قــال الخطابي : معنى « لا يثرب » لا يقتصر على التثريب وهو التعيير والتوبيخ واللوم والتقريع ..

وقال في النهاية : « أي : لا يوبخها بالزنا بعد الضرب » ..

وقيل : لا يقنع في عقوبتها بالتثريب بل يضركما الحد فإن زنا الإماء لم يكن عند العرب مكروهًا ولا منكرًا فأمرهم بحد الإماء كما أمرهم بحد الحوائو ..

نظر بعض العباد شخصًا مستحسنًا فقال له شيخه : ستجد غبه فنسى القرآن بعد أربعين سنة ، وقال آخر : عبت شخصًا قد ذهب بعض أسنانه فذهبت أسناني ، ونظرت إلى امرأة لا تحل لى فنظر زوجتي

وقال ابن سيرين : عيرت رجلاً بالإفلاس فأفلست ..

قــال ابــن الجــوزى : « ومثــل هـــذا كثير وما نزلت بي آفة ولا غم ولا ضيق صدر إلا بزلل أعرفه حتى يمكنني أن أقول هذا بالشيء الفلايي ، وربما تأولت تأويلاً فيه بعد فأرى العقوبة .. »

ثم قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَهُو ٱلَّذِى سَخَّرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلْكَ مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ .

فلن يعرف الشكر من لم يتفكر ، ولم يتدبر ، وكثير من أصحاب القلوب التي فيها غش يرى أن عدم التفكر نعمة ، وأنه قد كبر دماغه ، وهو في الحقيقة صغره وحقره ، وألغاه ، فتراه يأكل كما تأكل الأنعام ؛ إذ رضى بأن يكون مثلها ، وصدق الله العظيم إذ يقول : ﴿ أُمْ تَحْسَبُ أَنَّ أُكَّ يُرَهُمْ يَسْمَعُونَ أُوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلّا كَٱلْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَلِلاً كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَنْ الله العليم الله الله المؤلفة الله العليم الله العليم الله المؤلفة الله العليم الله المؤلفة الله العليم الله المؤلفة الله الله العليم الله الله العليم الله العليم الله الله الله الله العليم الله المؤلفة الله العليم الله المؤلفة الله العليم اله الله العليم الله العليم الله العليم الله العليم الله العليم اله العليم الله المؤلفة الله العليم العليم الله اله العليم الله الله العليم الله العليم المواد الله العليم الله العليم العليم

لأن الأنعام تأكل وترعى لينفع الناس لبنها وصوفها ولحومها ، وقد تحمل أثقالهم إلى بلد لم يكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس ، ولكن هؤلاء يأكلون ولا خير منهم ، ولا نفع يتأتى منهم حتى لأبنائهم الذين من أصلاهم ..

١٩ \_ الحسد ..

ومن آیات غش القلب الحسد الذی هو تمنی زوال النعمة ، سواء انتقلت إلى الحاسد أو لم تنتقل ، والدلیل علی أنه من غش القلوب نمی رسول الله علی قال : « ولا تحاسدوا » ..

أى : لا يحسد بعضكم بعضًا ، والدليل على أن ذلك من غش القلوب أنه انشغال بما لا يحسن الانشغال به ، وهو الانشغال بالنعمة التي عند الناس ..

فلما حرم ربنا تعالى تمنى ما عند الناس فتح باب العطاء لكل إنسان ، حيث قال : ﴿ وَسَّعَلُواْ ٱللَّهَ مِن فَضَّلِهِ ۦ ﴾ .

وفضل الله \_ تعالى \_ عظيم ، يؤتاه من سأله ، لا من سأله أن ينقل نعمة غيره إليه ، وهي بالحسد وبغيره لا تنقل ؛ بدليل قول الله \_ تعالى \_ : ﴿ أَمْ يَحُسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْ لِهِ } فَضْ لِهِ } وَاتَيْنَهُم مُلْكًا وَالْمِيمَ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْحِكَمَة وَءَاتَيْنَهُم مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ .

٠٠ ـ البغضاء ...

والبغضاء سواد فى القلب ، لا يرى من خلاله ذو القلب الذى فيه غش شيئًا من جمال الحياة ، أو جمال ما فيها ومن فيها ؛ لأنه كما لا يرى بعينيه ضوءا إذا فتحها فى الظلام فكذلك إذا أبصر قلبه وهو على سواد فلن يرى شيئًا جميلاً ..

وقد حذر النبي عَلَيْ من تلك البغضاء في الحديث الذي رواه مالك في الموطأ وغيره حيث قال عَلَيْ : « إياكم والبغضاء فإلها الحالقة ، لا أقول حالقة الشعر وإنما هي حالقة الدين » ..

ومن كان حليق الدين هل تظن أن قلبه سليم ، وكيف يكون سليمًا وهو لا يرى شيئًا جميلاً ..

وقــد قال عليــه الصلاة والســلام : « لا تحاسدوا ولا تباغضوا ولا تدابروا وكونوا عباد الله إخوائًا » ..

وهو سواد كما قلت يغشى الصدور فلا يرى جمالاً فى أحد ، إنه يبغض كل الناس ، ولا يحب أحدًا منهم ، وليس مهمًّا، أن تحب ، ولكن المهم أن تؤدى مقتضى الحب من العدل حتى مع الذين بغضتهم ، وقد قال الله \_ تعالى \_ فى ذلك : ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ اللهُ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ اللهُ وَلَا يَحْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ أَلَّا تَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوىٰ ﴾ .

وذلك لأن الحب إحساس قد يتواجد فى القلوب وقد ينعدم ، لكن يبقى مقتضاه عملاً لابد منه ، وهو مطلوب متى كان إليه سبيل ؛ وذلك لأن وجوده يسهل أمر مقتضاه ، فأنت تنفق على زوجتك أحببتها أم لا ، فإن أحببتها أنفقت وكأنك تأخذ منها الذى تعطيها ، وفى الأخرى تنفق عليها وأنت كاره ثقيل ، ولا شك أن العطاء مع الإحساس بالأخذ شىء جميل يهون عليك المال وهو عزيز غال ؛ لأنه عصب الحياة ..

٢١ \_ اليأس بلا داع ..

حتى وإن رأيت دواعى اليأس من طول الصبر ، والزلزلة لا تجد للمؤمن رائحة من يأس ، بخلاف من فى قلبه غش ، الذى لا يعرف غير اليأس وإن قطعت كل الأسباب بالأمل والاستبشار :

قال الله عن وجل ف أولى القلوب السليمة: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنّة وَلَمّا يَأْتِكُم مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُم مَّمَّلُ ٱلّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّمَّتُهُمُ ٱلْبَأْسَآءُ وَٱلضَّرَّآءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ ٱللّهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ ٱللّهِ قَرِيبٌ ﴾ .

أرأيت إثر الزلزلة ماذا قالوا ؟ قالوا : متى نصر الله ؟

كان ﷺ يمزح ولكنه مع مزحته لا يقول إلا حقًا ، ولا يروع أحدًا ، وذلك لسلامة قلبه ﷺ ..

فالمزاح مطلوب على هذا النحو ، أما إذا كان مزاح ترويع فهذا دليل على غش القلب ، أى من مازح الناس فروعهم كان فى قلبه غش ..

خرج أبو بكر ومعه نعيمان وسُورَيبط را وهما بدريان ، فقال نعيمان لسويبط وكان معه الطعام : أطعمنى ؛ فقال : لا ، حتى يأتى أبو بكر ، فذهب نعيمان وباع لأناس سويبطا على أنه عبد ، وجاء أبو بكر ، فرده ، ورد عليهم ثمنه ..

قال ابن حجر الهيثمي في تحفة المحتاج ٤٤٢/٤ : « وأخبر النبي ﷺ فضحك هو وأصحابه من ذلك » ..

ذكر ذلك العلامة مع لهى النبي على عن ترويع المسلم يوم الأحزاب حيث أخذ أحد الناس سلاح زيد بن ثابت وكان نائمًا ، ثم ذكر هذه القصة ؛ وقال :

« وقد يجمع بحمل النهى على ما فيه ترويع لا يحتمل غالبًا كما في القصة الأولى والإذن على خلافه كما في الثانية ، لأن نعيمان الفاعل

فنصر الله عندهم كما يقول اللغويون والبلاغيون مبتدأ ، فهو معلوم ، ومبنى عليه الخبر الذى تقدم وجوبًا ؛ لأن له الصدارة ، فهو اسم استفهام ( متى ) فالنصر عندهم ثابت ، والسؤال عن وقته ، ولم يقولوا : أين نصر الله ؟ ، والبناء هو البناء ، لكن هناك فرقًا ، بين السؤال عن الزمان والسؤال عن المكان ؛ فالسؤال عن الزمان معناه أنه موجود ، ولكن الإنسان لضعفه يتعجله ، أما السؤال عن المكان فمعناه الشك في وجود نصر الله أصلاً ..

أى : أين هذا النصر ، أهو جهة اليمين أم جهة الشمال ، فى أى جهة يكون ؟

كالذي تقول له:

لمَ لا تكون سعيدًا ؟

فيقول لك :

وأين هذه السعادة ؟

إنه لا يراها ، ولا يعرف لها مكانًا ، مع أنه يعيش فى صلبها ، وينطلق من عمتها ، لكن إحساسه البغيض بما فى قلبه من غش يجعله فى احساس بالتعاسة ، ومثل هذا لن يسعد أبدًا ، فالله عند ظن عبده به ( اعتقاده ) فإن ظن به خيرًا فهو خير ، وإن ظن به شرًا فهو شر ..

لذلك معروف بأنه مضحاك مزاح ، كما في الحديث ، ومن هو كذلك الغالب أن فعله لا ترويع فيه كذلك عند من يعلم بحاله » ..

وما أكثر الذين إذا مازحوك كسروا ذراعك ، أو أخذوا مالك ، أو أخفوا حقيبتك ، حتى يروعوك ..

فهؤلاء لا يعرفون النبل فى المزاح كما ألهم لا يعرفون النبل فى الخصومة ، إذا خاصموا فجروا ، وإذا مازحوا فجروا كذلك ، فإذا هم بعد أن روعوك يعتذرون إليك قائلين لك :

إننا كنا نمزح ، أتراك غضبت ..

وأنت بلا شك قد غضبت ، وتوجعت وتألمت ، ولكن ماذا تفعل لهؤلاء إلا أن تقول : إن بقلوبهم غشًا ..

٣٢ \_ الذبذبة ..

قال الله \_ تعالى \_ فى المنافقين : ﴿ مُّذَبَّذَبِينَ بَيْنَ ذَالِكَ لَآ إِلَىٰ هَتَوُلَآءِ وَلَآ إِلَىٰ هَتَوُلَآءً ﴾ .

والذبذبة معناها : عدم الاستقرار على شيء ، وعدم القرار فيه ، وهي آية من آيات غش القلوب ، وأصلها كما قال الله ـ تعالى ـ في المنافقين . . .

وهى موجودة فى المتشبهين بهم من المسلمين الذين تراهم لا يستقرون على شيء ، ولا يثبتون على مبدأ ، فهم فى حيرة ، أحيانًا يعبرون عنها ؛ فيقولون : إننا حائرون ، وأحيانًا لا يعبرون ، وإنما يعبر عن ذلك غيرهم ، فيقول : إلهم حائرون لا يثبتون ، ومن ثم تكون حياهم مضطربة غير مستقرة ، وذلك من غش قلوبهم ، ولو كانت قلوبهم سليمة لسلمت من تنك الآفة ، إما إلى هذا ، وإما إلى ذاك ، فإن سلمت السلامة الحقيقية استقرت إلى الحق ، واطمأنت إليه ..

فلا تقولن إن الذى شرح بالكفر صدرًا ليس فى قلبه غش لأنه مستقر على الكفر ، أى على الضلال ، وأول ما قاله العلماء فى تفسير قول الله \_ تعالى \_ : ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ .

قالوا: أن يسلم القلب من الشرك ؛ فإن لم يسلم قلب المرء من الشرك كان الغش فيه عظيمًا ، بل إنه أول غش خطير ، لأن القلب مناط الإيمان ومستقره ، ومستودع اليقين ومحله ، والإيمان ما وقر فى القلب وصدقه العمل ، فإن وقر فى القلب الشرك كان القلب كما يقولون قلبًا مضروبًا ، أو محتومًا عليه ، أو كله غش ؛ لأنه نبض بضلال ، وعاش على وهم ، واطمأن إلى خرافة ، وقد قال خليل الله إبراهيم التَكْنِينُ : ﴿ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُعْنِى عَنكَ شَيًّا ﴾ .

يتردد في السـوء أمــلاً ألا يفعله ، وأن يكون ذا عزيمة في الخير أملاً أن يفعله ، لكن المتردد في الخير ضعيف ، وقد جاء في الحديث الشريف : « المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي

وما أرى ضعف المؤمن الذي فيه خير إلا بسبب عذره ، وعدم استطاعته على فعل الأمور العظيمة ، كما جاء في الحديث أن الذين حبسهم العذر كانوا مع رسول الله علي ومن معه من المجاهدين ، لهم أجر كأجرهم ، فهم مأجورون لأن فيهم الخير ، بحيث لو استطاعوا لجاهدوا ، وأعدوا للجهاد عدة ، ومن القوة قوة العزيمة ، قال الشاعر:

فإن فساد الرأى أن تترددًا إذا كنت ذا رأى فكن ذا عزيمة ٢٥ \_ الطمع عند الخضوع بالقول من النساء ..

ومن آيات غش القلوب الطمع عند خضوع المرأة بالقول بدليل قول الله \_ تعالى \_ : ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ -

وطمعه فيها أول مراتب الفاحشة ، ترى من في قلبه غش إذا خضعت المرأة بالقول سال لعابه ، وتحركت شهوته ، ولم يملك زمام فهل تقول فيمن يعبد غير الله \_ تعالى \_ إنه ذو قلب سليم! ٢٤ \_ التردد ..

والتردد من غش القلوب ، وقد وصف الله \_ تعالى \_ به المنافقين ، حيث قال تعالى في آيــة التــوبة : ﴿ فَهُمْرَ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرُدُّدُونَ ﴾ .

ومن عجب أنك ترى المتردد لا يتردد في أمر سوء ، وإنما يتردد فى أمر الحسن ، فهو عند الشر ذو عزيمة وعند الخير يتردد ..

وقد قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ فَٱعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ۗ فَإِذَا عَنَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴾.

وأرى أن التوكل هنا في هذه الآية الكريمة ، وفي غيرها معناه الإنجاز ، فمن أنجز كان متوكلاً ، ومن تردد كان غاش القلب ، متوهما التوكل ، وما هو بمتوكل ..

قابله اليوم ، واستمع إليه تسمع منه كلامًا جميلاً ، بأنه نوى أن يبني بيتًا مثلاً ، ومر عليه بعد عشرة أعوام إن أحياه الله وأحياك فلن تجده قد بني شيئًا ؛ لأنه متردد ..

وانظر إليه عند الشر والسوء لا تجده مترددًا في الفساد والجرح، وإصابة الناس ، إنما تجده ذا عزيمة فى ذلك جبارة ، وكان الأولى أن

نفسه ، وقد قال عمر ﷺ للنبي ﷺ : « هلا أمرت نساءك بالحجاب يا رسول الله ؛ فإنهن يدخل عليهن البر والفاجر » ..

أى أن البر ليس بالطبع كالفاجر ، ومن أجل الفاجر رأى عمر الحجاب واجبًا ، لا من أجل البر ، وليس معنى هذا أن البر في عصمة ، بدليل قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَنَعًا فَسَّعَلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ بدليلِ قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَنعًا فَسَّعَلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ جَابٍ فَاللهِ مُ لُقُلُوبِهِنَ ﴾ .

فالأطهر للقلوب أن تأخذ بالحيطة كما تنأى عن الشبهات ؛ لأن من حام حول الحمى يوشك أن يقع فيه ..

والشاهد أن من فى قلبه كما ذكرت يثور لأدنى ملابسة ، كهذا الذى يستخف ، فتراه خفيفًا ، وقد قال الله \_ عز وجل \_ : ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقِّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ . .

كذلك من غش قلبه ، ولم يكن قلبًا سليمًا خاليًا من العلل والأمراض ، والآفات ، ومنها طمعه حين تخضع المرأة بالقول ..

ونحن فى حاجة إلى أن نربى بناتنا على عدم الخضوع بالقول وقاية لهن من مثل مغشوش القلوب ، فقد تكون الفتاة ربيبة بيت فاضل ، لكنها تحاكى ممثلة ، أو فنانة ، أو مثقفة ، لا ترى فى خضوع القول إلا دليل رقة يجب أن يكون فى الأنثى ، ودليل ذوق هى له أهل ، وتراه ضربًا من الاحترام والتقدير ، ومن فى قلبه غش لا يعرف ذلك ، إنما

يعرفه على الوجه الذى يناسب مرضه ، ويوافق غشه ، فهو يقول : إنها بغى ، أو إنها راغبة فى مثلى ، فيؤذيها بقول ، أو بفعل طائش ، لا تجنى من ورائه خيرًا ، من أجل ذلك كان عليها أن تقول القول المعروف ، وأن ترد على سؤال من سأل بما لا زيادة فيه ، وأن تتقى الله \_ عز وجل \_ فى عرضها الذى حرص الشرع على صونه ، وفى أهلها ، وقبل ذلك وبعده فى دينها الذى هو عصمة أمرها ، وإذا كان الدين حقا عصمة أمرها فإنها تأتمر بأوامره ، وتتجنب نواهيه بغية أن تصل إلى رضوان ربها ورضاه ، والفوز بجنته ونعيمها ..

وألا تعتبر مثل هذه الدعوة تضييقًا عليها أو حسدًّا مسن حريتها ، أو سوء ظن بها ، فهذا من الأوهام التي يرسمها ، ويكبرها عندها أرباب الثقافة السوداء الفاسدة ، يوحون لها زخرف القول غرورًا ، ويتمسحون بالدين ، والدين منهم ومن أعمالهم وأقوالهم براء ، حيث يقولون لها : إن الحجاب في الإسلام حرية شخصية ، وعادة لا عبادة ، وأنه نفسيِّ قبل أن يكون بدنيًّا ، وأن التي تنوى أن تفعل المنكرات سوف تفعلها ولو كانت في قفص من حديد ، وتنأى عن الرجال ، والشريفة العفيفة لا تفعل شيئًا من ذلك ولو كانت في حضن الرجال ، وفي ملاهى الدنيا جميعًا ..

ومن ثم كانت صدمة الناس العنيفة حين رأوا أن الإسلاميين سوف يحكمون ، ما ذهب منهم إلا من رحم الله إلى أن العدل سوف يأتى ،

وأن الرحمة سوف تغشى الناس ، وأننا سوف نرى جمال الإسلام ، وجمال الحياة في ظله ، إلى آخر ذلك ..

وإنما يرون أن البطش قادم ، وأن المرأة عدو لدود للمتدينين ، وألها سوف تعيش زمان السوء ، وسوف يقبض على أية امرأة تمشى فى الشارع ، وقد بدا منها قيد أنملة من جسدها ، وألها لن توظف ، ولن تكون طالبة دراسات عليا ، وألها سوف تعامل معاملة الجوارى ، وسوف تجلد وترجم ، ويكون لها ما يكون من ظلمات بعضها فوق بعض ، وكأن المرأة لا تعيش حياها على الوجه الذى تريد وتعرف إلا فى البعد عن الإسلام ، والذين عبروا عن الإسلاميين لم يعرفوا الحكمة والموعظة الحسنة ، وإنما يحدث بعض جفاوة فى أساليبهم ، فكأن شيطان تلك المرأة يقول لها بعد إذ سمعت ما سمعت : ألم أقل لك ..

٢٦ \_ تصور أن ليس له أعداء ..

ومن علامات غش القلوب تصور أنه ليس له أعداء ، وعجيب أمر الذين يقولون : فلان ليس له عدو ، أو العاقل من لم يتخذ له عدوا ، وهذا الكلام محمول على المبالغة ، بدليل قول الله \_ عز وجل \_ فى آية الفرقان : ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَ لَّ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا ﴾ .

أى أن لكل نبى عدوا ، فليس هناك نبى بلا أعداء ، أيزعم إنسان أنه بلا عدو ؟ كيف ذلك ، بل إن الله \_ تعالى \_ يصرح بأنه له أعداء ، وعلى الحقيقة ليس لله عدو ؛ لأن الله \_ عز وجل \_ هو القاهر فوق عباده ، فلا يتجرأ إنسان كائنا من كان أن يقول : أنا عدو لله ، ولكن الذى يعبد من دون الله أندادًا إنما هو عدو لله ، أى معاد له ، وإذا دخل فى حرب مع الله \_ عز وجل \_ فالهزيمة له لا محالة ..

قال تعالى : ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ . ١٧٥٠ الساء الله وَعَدُوَّكُمْ ﴾

وكلمة عدو الله تبث فى نفوس المؤمنين بالله \_ عز وجل \_ الرغبة فى الإعداد ؛ لأنك إذا أحببت الله \_ عز وجل \_ أردت أن تحارب عدوه قبل عدوك ، لأن حبك الله أشد من حبك لنفسه ، وقد قال رسول الله على : « ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان ، أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما .. الحديث .. »

ومعنى ذلك أن الله \_ تعالى \_ أحب إلى المؤمن من نفسه ، والذين يجبون يؤثرون أن يكون حبيبهم سعيدًا أسعد منهم ، ويحبون أن يدفعوا عنه الأذى قبل أن يدفعوه عن أنفسهم ، وذلك شأن الحبين ، ألا ترى أن الأم التى زارت عائشة رضى الله عنها فلم تجد عندها غير تمرة ، وكان معها ابنتاها ، فأخذت هذه التمرة ووضعتها في فمها ،

لا لتأكلها ، وإنما لتقسمها نصفين أعطت كل بنت من بنتيها نصفها ، فلما عاد رسول الله علي حكت له أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها ما كان من قصة هذه الأم فبشرها ، وبشر مثلها بالجنة ، لأنها رحمت

والحب دافع إلى تلك الرحمة بلا شك ، أى أنه حاديها ، وباعثها ومحركها من القلب إلى الجوارح التي تترجم هذا المعنى الكبير الذي استقر في القلب كي يكون رحمة حقيقية ملموسة ، فإذا عرفت أن حب الإنسان للإنسان يجعله يضع التمرة في فمه ليقسمها حتى يعطى

وربما تكون قد دخلت فمه ؛ فاستطابها ، وسال اللعاب من أجلها ، وبسببها ، وكأنه يناديه أن أدخلها ، فإنني في شوق إلى توصيلها إلى معدة فارغة ، وأحشاء مشتاقة إلى ما يبلغها سبب الحياة ، ولكنه كالصائم في رمضان ، يقول لكل شهواته : لا ..

وما ذلك إلا ابتغاء مرضاة الله الذي أعد له بابًا معينًا في الجنة يقال له : باب الريان ، ينادى المنادى يوم الدين :

أين الصائمون ؟

فيجيبون ، فيأمرهم بدخول الجنة منه ، فإذا دخلــوا غلق ذلك الباب ، فلا يدخل منه أحد غيرهم أى أن تكرمتهم عظيمة ، كلما

نظر المسلم في هذا الحديث وتأمل فيه ، وتطلعت روحه إلى ذلك اليوم الذي ينادي فيه كي يدخل من باب معين يهون عليه كل شيء ، يهون عليه الجوع والعطش وشهوة النساء ..

ترى هل تمون عليه شهوة الغيبة والنميمة وسائر الشهوات التي تنقض أخسلاق الصائمين فلا يصير لهم حظ من صيامهم إلا الجوع والعطش ..

من أجل ذلك كان الحب دافعًا قويًّا لكى يدفع الحب عن حبيبه 

والله \_ عز وجل \_ لا يحتاج إلى من يدفع عنه الأذى ؛ لأنه مالك الملك ، وبيده النفع والضر ، وهو يجير ولا يجار عليه ، وهو يطعم ولا يطعم ــ سبحانه وتعالى ..

ولكنه النظم الجليل ، والتعبير السامي الكريم الذي يثير في النفوس عاطفة الانتصار لدين الله ؛ فعدو الله ـ تعالى ـ هو عدو دينه ، وقد قال سبحانه : ﴿ قُلُّ مَن كَانَ عَدُوًّا لِّجِبْرِيلَ فَإِنَّهُۥ نَزَّلَهُۥ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَّى وَبُشْرَك لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ . وماذا أعددت لها ؟

كما قال الله \_ عز وجل \_ : ﴿ يَسْفَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ ۖ قُلَّ مَا أَنفَقْتُم مِّنْ خَيْرٍ فَلِلْوَ لِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَٱلْيَتَنمَىٰ وَٱلْمَسْكِينِ وَٱبْنِ مَا أَنفَقْتُم مِّنْ خَيْرٍ فَلِلْوَ لِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَٱلْيَتَنمَىٰ وَٱلْسَكِينِ وَٱبْنِ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ال

والسؤال: ماذا ينفقون:

ولم يكن : على من ينفقون ؟

فكان السؤال بماذا ؟ وكان الجواب من الذين ينفق عليهم ..

وقد قال العلماء إن ذلك من باب مراعاة الأهم ، فالأهم أن يعرف الناس موطن الإنفاق ومصارفه ، ومن أهم مصارفه ومواطنه الوالدان ، والأقربون ، ومن ذكرهم الله \_ عز وجل \_ ، وذلك من حسن القراءة لمنابع الدين الصافية ..

ومن هـذا السياق قـول الله \_ تعـالى \_ : ﴿ أَلَا بِذِكِرِ ٱللّهِ تَطْمَيِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴾ ، فإنه على حذف مضاف ، تقديره : ألا بذكر وعد الله ، وكذلك قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ ٱللّهَ فَٱسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ ﴾ .

أى ذكروا وعيد الله ، وقد تم إثبات ذلك هنا ..

وفى الآية بعدها يقول \_ عز وجل \_ : ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَتْهِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوًّ لِللَّهَ عَدُوًّ لِللَّهَ عَدُوًّ لِللَّهَ عَدُوًّ لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهَ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لَهُ اللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لَهُ اللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لِللللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لِللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لَهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لِلللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لِلللَّهُ عَدُولًا لِلللَّهُ عَلَيْ إِلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لِلللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَدُولًا لِلللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فالذين هم أعداء لله أى أعداء لجبريل وميكال ورسل الله ، والله \_\_ عز وجل \_\_ عدو للكافرين الذين يكفرون بالله ورسله وملائكته خصوصًا جبريل وميكال ، فذكرهما بعد الملائكة من باب المخصوص بالذكر ؛ لفضلهما ، وألهما من أعظم ملائكة الله \_\_ عز وجل ..

ولا شك أن نصرة دين الله من نصرة الله بنص الكتاب العزيز ، كما قال الله سبحانه : ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن تَنصُرُوا ٱللَّهَ يَنصُرَّكُمْ وَيُثَبِّتُ أُقّدَامَكُمْ ﴾ .

والعلماء على أن ذلك على حذف مضاف ، أى إن تنصروا دين الله ينصركم الله وتكون نصرة دين الله \_ عز وجل \_ يإقامته ، شعائر تؤدى وهي معظمة ، وأركان تقام وهي مؤصلة في النفوس ، وعقيدة صحيحة وهي مستقرة في القلوب ، ويصدق ذلك كله عمل صالح ، ينفع العباد وتخضر به البلاد ، فالإيمان ما وقر في القلب وصدقه العمل ، فالعمل هو آية الآيات ، ألا ترى إلى الحديث الشريف الذي رواه البخارى في صحيحه ، حيث جاء رجل يسأل النبي عليه الصلاة والسلام :

ومن قوله تعالى : ﴿ وَأَلَّوِ ٱسْتَقَامُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لأَسْقَيْنَاهُم مَّآءً غَدَقًا ﴾ .

فإن التعبير بـــ « المـــاء » لا يعني الماء المعروف الذي نشربه ، وإنما يراد به الخير كله ، من ماء وطعام وجواهر وذهب وفضة ، وإنما عبر بالماء ؛ لأن الماء سر الحياة ..

والناس يعرفون هذا المعنى ، وهو قول بعضهم لبعض : « إن الماء غير موجود ، وهذا المشروع يحتاج إلى ماء كثير » أي إلى مال كثير ، وبعضهم يعبر بالسيولة ..

والسيولة في الماء ، والمال ، وكذلك كل ما من شأنه أن يجعل الحياة سائلة غير صلبة ، وميسرة غير معسرة ، وسهلة غير صعبة ..

وقلد قلال الله له عز وجل له : ﴿ وَمَن يَتَّق ٱللَّهُ يَجُعُلُ لُّهُ مَغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُونُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۚ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ رَّ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَالِغُ أُمْرِهِ عَ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ

فسبيل الإنسان إلى حياة كريمة ، بل إلى حياة كلها رفاهية وسعادة أن يستقيم الإنسان على الطريقة ، والطريقة والسبيل مفرد لا جمع ، ونحن نقول : ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ .

ويقول تعالى فى آية يوسف : ﴿ قُلَّ هَـٰذِهِ ۦ سَبِيلِيَ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ ۗ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾ .

ومن هـــذا السياق قــول الله \_ تعالى \_ : ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَآ ءَاتَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ٢٠٠٠

فالرحمة من عند الله ، والعلم من لدنه ، والفرق بينهما أن كل شيء من عند الله ، لكن ما جاء منه بواسطة عبر عنه بـ « عنده » ، وما جاء بلا واسطة عبر عنه بـ « لدن » ، وهذا لم يذكره اللغويون في الفروق التي بينهما ..

وقد أرشدنا ربنا تعالى بأن ندعوه باللدنية ، حيث قال : ﴿ وَقُل رَّبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأُخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَٱجْعَل لِي مِن لَّدُنكَ سُلِّطَننًا نَّصِيرًا ﴾ .

ومن يتبع « لدن » في الكتاب الكريم تتوق نفسه للارتقاء إلى مستواها ، ألا تسرى إلى قسول الله \_ تعسالي \_ : ﴿ وَلَوْ أَنُّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ ـ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ، وَإِذًا لَّا تَيْنَاهُم مِّن لَّدُنَّا أُجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَلَهَدَيْنَاهُمْ صِرَاطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾ .

والأجر اللدبي كالعلم اللدبي الذي لا يكون بواسطة معلم من الناس ، كذلك يكون الأجر اللدي عظيمًا عظيمًا ..

وسبيل الإنسان إلى ذلك الأجر اللدبي أن يفعل ما وعظه الله ــ عز وجل ــ به ، فما وعظ الله ــ عز وجل ــ عباده إلا بما فيه خيرهم ، أى أنه أمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربي ، ولهي عن الفحشاء والمنكر والبغى ..

قال عز من قائل : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَن وَإِيتَآي ذِي ٱلْقُرْبَ فِينْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغْيَ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ •

أى يعظكم بأن تلتزموا بالعدل ، والإحسان وإيتاء ذي القربي وليس أعظم أجرا من صلة الرحم التي جاء فيها حديث مسلم:  $\sim$  من سره أن يبسط عليه رزقه ، أو يُنسأ في أثره فليصل رحمه  $\sim$  . .

فصلة الرحم سبب في زيادة العمر ، وفي زيادة الرزق وهما أهم ما يعنى الإنسان ، إذ لا أهم عنده من أجله الذي هو رأس ماله ، ولا أهم عنده من رزقه الذي هو شغله الشاغل وهمه الدائم ، وقد وعد الصادق المصدوق على بأن صلة الرحم تسبب الزيادة في العمر والزيادة في الرزق ، فهل وجدت حريصًا على هاتين الزيادتين أم ترى الناس يتفننون في القطيعة والهجر غير الجميل ..

ونحن نقرأ القرآن ونقف عند قول الله ــ تعالى ــ مخاطبًا رسوله عَلَيْ في أعدائه أعداء الدين : ﴿ وَٱهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا ﴾ .

فإذا كان هجر الكاذبين هجرًا جميلاً أفلا يكون هجر ذوى الأرحام هجرًا جميلاً!! حتى تستريح النفوس ويهدأ ما بما من ثورة وتفيق، وتعود سيرتما الأولى من الصلة والوصال !

لا شك أن الهجر الذى حدد الإسلام مدته بثلاثة أيام بين الإخوة في الدين ينبغي ألا يزيد على تلك المدة مع الأرحام ؛ لأهم أولى بالوصل، وأولى بالصلات.

ومن الأمور المهمة التي تجعلك تقضى على كل خصام وتتوسل إلى الله \_ عز وجل \_ بصالح الأعمال ، ومنها أن تصل أرحامك استحضار ثواب الله العظيم على تلك الأعمال ، ومن ذلك هذا الفضل العظيم الذي يؤتيه الله \_ تعالى \_ من لدنه الأجر العظيم ..

ومن أعظم الأجر أن يزيد الله في العمر ، ويزيد في الرزق ...

وبعض الناس إن لم يكن معظمهم إذا شعر بزيادة راتبه مبلغًا تافها كل شهر أقام الحفلات ، وتغيرت هيئته واستبشر من بعد يأس ، وانفرجت أسارير وجهه ، ووعد من جديد بنيه وبناته وزوجه بأنه سوف يلبي حاجتهم ، ويأتي لهم بالخيرات ، ويكلم الناس بعضهم بعضًا في هذا ، وينشئون معجمًا من معاجم السرور ، ومنــه « هنيئًا يا عم ، أبشر يا خال ، يا حظك يا فلان ، ومن قدك يا سيدى ، ومشيت ، والبلية لعبت ، والمية كترت .. والدنيا ضحكت ... » إلى

غير ذلك من الألفاظ والمفردات الدالة على البهجة والسرور، أفلا يفرح لزيادة رزق الله ـ عز وجل ـ !

والله \_ تعالى \_ يقول : ﴿ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ . ويقول تعالى : ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ ٱللهِ بَاقِ ۗ ﴾ . ويقول تعالى : ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ ٱللهِ بَاقِ ۗ ﴾ . وأجر الله \_ عز وجل \_ في الدنيا والآخرة : ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ رَبَّنَا ءَاتِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنةً وَفِي ٱلْاَخِرَةِ حَسَنةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ وَاللهُ سَرِيعُ عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ وَاللهُ سَرِيعُ مَمَّا كَسَبُوا ۚ وَٱللهُ سَرِيعُ الْحُمْ نَصِيبٌ مِّمًا كَسَبُوا ۚ وَٱللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ .

وعطاء ربك غير مقطوع ، بينما عطاء الناس وإن كثر مقطوع ، وذلك لسبب من أسباب ثلاثة :

الأول: أن دنياهم دنيا الأغيار، فقد يتخلفون عن العطاء فضلاً عن الزيادة بسبب تغير ظروفهم؛ فإن الدنيا دنيا الأغيار، وهي لا تدوم على حال، وكم من كريم بخل رغم أنفه، أي لم يستطع عطاء؛ لتغير ظروفه، وضيق ذات يده بعد اتساعه...

والله \_ عز وجل \_ الغنى دائمًا ، هو يغير ولا يتغير ، وهو الذى لو أعطى كل إنسان مسألته ما نقص ذلك من ملكه شيئًا ..

والثابى : أنه قد يعدك ، ثم يموت قبل أن يوفى ويتحول ماله إلى ورثته ، وقد يمضى الورثة وعد مورثهم أو لا يمضون ، فكم من كريم مات ، وصار ورثته من بعده بخلاء ، يتذكرونه بقولهم : إن أبانا ضيعنا بعطائه كما فعل أصحاب الجنة ، الذين كان أبوهم معطاء كريمًا ، فلما مات أبوهم أقسموا ألا يدخلنها اليوم عليهم مسكين ؛ فطاف عليها طائف من ربك وهم نائمون فأصبحت كالصريم ، قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كُمَا بَلَوْنَآ أَصْحَابَ ٱلْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُواْ لَيَصْرِمُهُمَّا مُصْبِحِينَ ﴿ وَلَا يَسْتَثَّنُونَ ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِفٌ مِّن رَّبِّكَ وَهُمْ نَآبِمُونَ ﴿ فَأَصَّبَحَتْ كَٱلصَّرِيمِ ﴿ فَتَنَادُواْ مُصْبِحِينَ ﴿ أَنِ ٱغْدُواْ عَلَىٰ حَرِيْكُمْ إِن كُنتُمْ صَرمِينَ ﴿ فَٱنطَلَقُواْ وَهُمْ يَتَخَلِفَتُونَ ﴿ أَن لَّا يَدْخُلُّهُا ٱلْيَوْمَ عَلَيْكُم مِّسْكِينٌ ﴾ وَغَدَوْا عَلَىٰ حَرْدٍ قَندِرِينَ ﴿ فَلَمَّا رَأُوْهَا قَالُوٓاْ إِنَّا لَضَآلُونَ ﴿ بَلَّ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ﴿ قَالَ أُوسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُل لَّكُرْ لَوْلَا تُسَبِّحُونَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَانَ رَبِّنَاۤ إِنَّا كُنَّا

ظَلِمِينَ ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْض يَتَلَوَمُونَ ﴿

قَالُواْ يَنوَيْلَنَآ إِنَّا كُنَّا طَنغِينَ ﴿ عَسَىٰ رَبُّنَآ أَن يُبْدِلَنَا خَيْرًا

مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا رَاغِبُونَ ﴿ كَذَالِكَ ٱلْعَذَابُ وَلَعَذَابُ

ٱلْأَخِرَة أَكْبَرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ .

والثالث : تغيير القلوب ، وكما تتغير الظروف المادية كذلك تتغير الظروف المعنوية ، ومن قديم قال العلماء :

ما سمى القلب قلبًا إلا لتقلبه ، وقد تأتيه رغبة في عذابك أو تعذيبك ، أو يشى واشِ بينكما ، فإذا القلب الذي أحبك بالأمس يبغضك اليوم ، وإذا المشاعر التي كانت فياضة بالمودة مشاعر بغض

لكن الله \_ عز وجل \_ يقول : ﴿ مَّا يَفْعَلُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ .

۲۷ ــ الجفاوة ..

فساد الطبع وسوء السلوك ، وانعدام الفهم من مفسرات الجفاوة ، وفي الحديث الشريف الــذي ثبتت صحته قول النبي ﷺ : « من بدا جفا ومن اتبع الصيد غفل ، ومن أتى أبواب السلطان

أى من سكن البادية جفا طبعه ، ومن كان همه تتبع الصيد انشغل به عن الفكر والحساب ..

وقد تفكرت في هذا الحديث الشريف من حيث سؤال قد يرد على خاطر أحد من القراء ، وهو ما ذنب المكان ، والحقيقة أن القرآن الكريم أجاب عن ذلك بما يفيد أنه ليس مرادًا به العموم ، فقد قال الله - تعالى - : ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلَّا يَعْلَمُواْ حُدُودَ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِۦ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۗ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبَّصُ بِكُمُ ٱلدَّوَآبِرَ ۚ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءِ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِر وَيَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَتٍ عِندَ ٱللَّهِ وَصَلَوَاتِ ٱلرَّسُولِ ۚ أَلَآ إِنَّهَا قُرْبَةٌ لَهُمْ ۚ سَيُدْخِلُهُمُ ٱللَّهُ فِي رَحْمَتِهِۦٓ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

فالأعراب فيهم وفيهم ، ومن ثم أقول : إن الذي آمن بالله واليوم الآخر واتخذ ما ينفق قربات عند الله وصلوات الرسول عليه أن يكون أسوة للجافى ؛ وأن يتخذه ذلك الجافى حاديًا له نحو المعالى ، والواقع يشهد بأن هناك علماء وعباقرة ولدوا في قرى ونجوع كالبوادي ، وهناك من تلك القرى والنجوع من لا يزال جافيًا ، ويتعلل بأنه ليس من أهل المدن والعواصم ، يقول لك : اعذر بي فأنا لست مثلك ، لقد ولدت وراء الجاموسة ، ولا أعرف إلا الحمار ، والماعز ونحو ذلك ..

فقل له : وقد ولد في ذات قريتك فلان وفلان وفلان الذين سبقوا الغرب ، وكانوا آيات في العلم والإبداع ، فلم تخلفت أنت ؟

## الفصل الثاني

ما يتوهم أنه مـن غش القلوب

a that the sale of a light a firm the

de la company de

In Made 60 y Carlled Course of the color

6 Hoto R. William Land Banks & Sent and a

Who you talks one I among stimber

والمسألة ليست مسألة علم وشهادات ، وإنما هناك من سكان تلك الأماكن النائية من هو مثال في الذوق والطبع السليم ..

وهكذا ، ويفهم من الحديث أن المسلم الذي يحرص على أن يكون قلبه سليمًا من الغش عليه ألا تكون الدنيا منتهى علمه وأمله ، وشغله ، بل عليه أن يوازن بين العمل وإن كان صغيرًا وبين العلم ، وذكر الله \_ عز وجل \_ الذي تستضىء به القلوب ، وتستنير ..

وقد قال الله عز وجل : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوٰةِ مِن يَوۡمِ ٱلۡجُمُعَةِ فَٱسۡعَوۡاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ اللَّهِ عَلَمُونَ ۚ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ اللَّهِ عَلَمُونَ ۚ فَانَتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبۡتَعُواْ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ وَٱذۡكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَمُونَ ﴾ .

والجفاوة من آيات غش القلوب لا سيما قلوب الذين يحبولها ، ويضحكون كلما بدا معلم من معالمها ، وكألهم رضوا بها ، كالذى يرضى بالجهل ، وبه يفخر ، ويلعن العلم والعلماء ، وذلك أيضًا من غش القلوب ..

140

وبناء على ما سبق ذكره في الفصل الأول من أمارات غش القلوب أقول:

إن هناك أمورًا قد تحدث لبسًا في هذا الموضوع ؛ إذ يتوهم أنها من غش القلوب ، وهي ليست منه ، ومن ذلك :

١- التجاوز في البيع ..

يشيع بين الناس أن فلانًا البقال أو الجزار يبيع بذمتين ، قال أحد الزبائن وقد سأل بقالاً عن ثمن كيلو الأرز ؛ فقال : أربعة جنيهات ؛ فصاح فيه فجأة وبدون تمهيد : يا ضلالي ، إنك بعته بالأمس للبواب فلان بثلاثة جنيهات ونصف ، إنك تبيع بذمتين وسوف يدخلك الله \_ تعالى \_ النار ..

وابتسم الرجل وكأن ابتسامته دليل جمال في قلبه ، لا دليل غش فيه ، حيث قال : وهل أنت بواب ؟ إنك مهندس كبير ، وهذا هو السعر المعلن في الدنيا جميعًا ، وقد تجاوزت عن البواب ؛ لأنه مسكين ، ولو راجعت حساباتي فسوف تجد أنني كتبت فيها أنني بعت له بأربعة ، أما النصف فهذا من زكاة مالى ، دفعته من جيبي ، وليس شرطًا في إخراج الزكاة أن أقـول للمسكين : خـذ ، هـذا من الزكاة ؛ فالله \_ تعالى \_ أعلم بالنيات ..

وصدق الرجل ، فقد حوسب رجل ممن كانوا قبلنا ، ولم يكن له من الخير شيء إلا أنه كان يقول لعماله : تجاوزوا عن المعسر ؛ فقال الله ــ تعالى ــ لملائكته : نحن أولى بذلك منه ، تجاوزوا عنه « رواه البخارى » ..

وفي الصحيح قال ﷺ : « رحم الله رجلاً سمحًا إذا باع سمحًا إذا اشتری سمحًا إذا قضي » ..

إنما غش القلوب في التطفيف ، ونقــص الميــزان ، وبخس الناس أشياءهم ، واستغلال ظروفهم ، والاحتكار ، وغش السلعة والكذب ..

٣- إبداء شيء من المودة ..

وإبداء شيء من المودة من أجل التعايش ليس من غش القلوب ، أى ليس من غش القلوب أن تجامل شخصًا سيئًا جاءك ضيفًا ، وأنت لا تحبه ، فقد استأذن على النبي ﷺ رجلاً قال فيه : « بئس أخو العشيرة » فلما أذن له ، ودخل عليه لقيه ببشر وكرم ، فلما خرج الرجل ، وسئل رسول الله ﷺ عن ذلك الذي كان من قول فيه ، ومن فعل قال : « إن شر الناس من هجره الناس اتقاء فحشه » رواه البخاري ..

ولكن بشرط ألا توافقه على منكر ، ولا أن تعينه على ظلم ، ولا أن تمدح خلقه ، فهو بالنسبة إليك كالميتة والدم ولحم الخترير بالنسبة إلى المضطر ، والضرورة تقدر بقدرها ، ومن عبقرية المسلم ، بل من حكمته أن يحسن معاملة جميع الناس ، لكنه ينظر من يصادق ، ومن لا يصادق ، وممن يزوج ابنته ، وبابنة من يتزوج ، فهناك فرق بين المعاشرة الدائمة ، والمواقف العارضة ، فلا تقل كما يقول الكثيرون : أنا أقول للأعور يا أعور في عينه ، ولا يهمني شيء ، ولا تسألني أن أعامل السيء بإحسان ؛ فهذا ضرب من النفاق ، وأنا لست منافقًا ، أعوذ بالله من النفاق وأهله ، ومن يحبه ..

٣- المفارقة بين الزوجين ..

وقد تحدث المفارقة بين الزوجين بسبب الكره ، سمعت رجلاً يقول لصاحبه : لابد أن أطلق زوجتي ؛ فلا أحب أن أغشها ، فأنا أكرهها ، ولا أحبها ، وإن أبقيت عليها كنت غاشًا لها ، وأنا لا أحب الغش ..

فقلت : ألم يقل الله \_ تعالى \_ في سورة النساء : ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ۚ فَإِن كَرِهۡتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰٓ أَن تَكۡرَهُواْ شَيْءًا وَيَجۡعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ .

ما قال الله \_ تعالى \_ : « فإن كرهتموهن فطلقوهن » ، وهناك فرق بين الكره ، وهو تحمل الشيء بمشقة ، وبين البغض الذي هو

الشنآن بلغة القرآن الكريم ، والعرب ، فالبغض أشد وأعتى وهو بلوغ الكره منتهاه ، بحيث لا تستمر معه الحياة ، وقد قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَّانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا ۚ ٱعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾ .

والحياة بكل ما فيها لا تخلو من كره ، أى لا تخلو من مشقة ، وقد قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرْهَا ﴾ . ومع هذا الكره تفتدي الأم جنينها بروحها ، وتصبر على حمله ووضعه ، بل إلها تسعى إلى ذلك باذلة المال ، وقد تذهب إن تأخر الطب إلى الدجال حتى تحمل وتلد وتصبح أمًّا برغم الكره .

وكذلك العامل الذي يذهب مبكرًا إلى عمله ، خصوصًا في الشتاء البارد ، يتوك مخدعه الدافيء ، وينهض مبكرًا ، أي بمشقة من أجل تحصيل رزقه ، ورزق من يعول من ولد وزوجة ووالدين وغيرهم ، وكذلك طالب الدكتوراه الذى يعابى الرجوع إلى المراجع والمصادر القديمة والحديثة ، وينظر ما فيها ، ويقارن بينها ، ويبدى رأيه مدعمًا بالدليل الذي لا يحصل عليه في طرفة عين ، ويصبر على التردد على المكتبات ، والرجوع إلى المخطوطات ، وقد يصبر على أستاذه المشرف عليه ، الذي قد يوجهه بغلظة ، ويعامله بقسوة ، إما لصالحه ، وإما لطبع فيه ، وكذلك حفت الجنة بالمكاره ، أى بالأعمال التي تؤدى بمقاومة الشهوات ، ورغبات النفس البشرية ، وكم لها من

رغبات : ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَىٰ ﴿ وَءَاثَرَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ فَإِنَّ ٱلْجَحِيمَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴿ وَلَهَى الْجَنَّةَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ . النَّفْسَ عَن ٱلْهَوَىٰ ﴾ .

فمن ذا الذي يعالج قضايا الحياة كلها على حب ورغبة ، لابد من المعاناة ، وبذل الجهد والمال ، وبتعود ذلك يصبح المكروه سهلاً ، ألا ترى إلى قول الله \_ عز وجل \_ : ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلُوٰةِ ۚ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلْخَنشِعِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلْكُواْ رَبِّهمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ .

فاستثنى المولى \_ عز وجل \_ الخاشعين من بنى جنسهم ، حيث إن الصبر وإقامة الصلاة ليست كبيرة عليهم ، وذلك لسببين :

الأول: ألهم تعودوا ذلك ، ومن تعود شيئًا وإن عظم سهل عليه .. والثانى : ألهم يعتقدون ألهم ملاقو رهم ، فهم يريدون عملاً صالًا يتقربون به إليه ، ويخافون المقام بين يديه ، وقد قال الشاعر كثير صاحب عزة :

فقلت لها يا عز كل مصيبة إذا وطنت لها النفس ذلت والمفارقة لا تكون بسبب الكره كما هو واقع هذه الأيام مع الأسف ، وإنما تكون بسبب استحالة الحياة ، ولن تستحيل الحياة إلا بسبب سوء الخلق ، وما يأتى به اللسان ، وما يكون عليه أحد

الزوجين من سوء الطباع ، وتغلب سيئ العادات ، وعدم الاستجابة للوعظ وغيره من وسائل الإصلاح ، أما الكره فأن تتحمل صاحبك مع شيء من المعاناة ، فهذا ممكن ، ومعايشتك من تكره بهذا التفسير ليس من غش القلوب ، وإنما هـو مـن التطلع إلى ما عنـد الله من خير كثيـر ، ﴿ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَحَبِعَلَ ٱللَّهُ فِيهِ خَيْرًا ﴾ .

وقد قال تعالى : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرَهُ لَّكُمْ أَوَقِتَالُ وَهُوَ كُرَهُ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّواْ شَيْئًا وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّواْ شَيْئًا وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّواْ شَيْئًا وَهُو شَيْئًا لَهُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

٤ - القسوة أحيانًا ..

والقسوة التى تكون اعتراضًا بين رحمتين ليست من غش القلوب ؛ لألها بمثابة الضرورة ؛ فقد تقسو أحيانًا على من ترحم ؛ لتضبط فيه معادلة ، وتكون قسوتك لصالحه ، فمن رآك حين تقسو ، ولا عهد له برحمتك ظنك غاش القلب ، وتحدث فيك بخطب رنانة ، يأتى فيها بجميع شواهد الرحمة ، وقد يقرأ صفحة من هذا الكتاب ونحوه ، ويترك بخميع شواهد الرحمة ، وقد يقرأ صفحة من هذا الكتاب ونحوه ، ويترك عشرات الصفحات ، فلا تتضح له رؤية ، يظنك مخالفًا كتاب الله عشرات الصفحات ، فلا تتضح له رؤية ، يظنك مخالفًا كتاب الله على وسنة نبيه على ، ويقول : لقد انتزعت الرحمة من قلبك ، جاء ذلك في حديث البخارى ، حيث رأى رجل رسول الله على يقبل ذلك في حديث البخارى ، حيث رأى رجل رسول الله على يقبل

الحسن أو الحسين ؛ فقال : أتقبلون صبيانكم ؟ فقال عليه الصلاة والسلام : نعم ، فقال الرجل : إن لي عشرة من الأبناء ما قبَّلت واحدًا منهم ، فقال عليه الصلاة والسلام : وهل أملك وقد انتزعت

فهذا في التقبيل ، فما بالك بالتعذيب ، ذلك التعذيب الذي رآك عليه مرة ، ولم يشهد عطفك عليه مرات ، ولا حنانك به ولا مودتك إياه ؛ فيظنك قاسيًا أبدًا ؛ فيتهمك بأنك رجل غاش القلب ، ليس في قلبك مثقال ذرة من رحمة ، ومن خلا قلبه من الرحمة كان في قلبه غش ، ولو أنصف لما حكم عليك قبل أن يتبين ، ولأمعن النظر فيك حين قسوت ؛ فإن قسوة الرحيم العارضة ليست كقسوة ذى القلب الذى لا يعرف إلا القسوة ..

٥- البادرة عند الغضب ..

وقد يطلق اللسان كلمة سيئة عند الغضب تسمى ( بادرة ) فيظنك من لا يعرفك أنك غاش القلب ، وليس ذلك صحيحًا ؛ فقد ذكر لنا النبي ﷺ أنه بشر ، وأنه يغضب كما يغضب البشر ، وسأل الله \_ عز وجل ــ أن يجعل لمن دعا عليه أو لعنه عند الغضب أن يجعل ذلك كفارة له ..

وقد غضب موسى التَّلِيُّلِأُ فأخذ برأس أخيه يجره إليه بعد أن ألقي الألواح : ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ بِئْسَمَا خَلَفْتُهُونِي مِنْ بَعْدِي أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى ٱلْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ مَ إِلَيْهِ قَالَ ٱبْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِي وَكَادُواْ يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ بِيَ ٱلْأَعْدَآءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ .

لكن عندما قال له أخروه : يا ابن أم ، واعتدر قال : ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّاحِينَ ﴾ • وه المعالم المعالم

ولما سكت عنه الغضب أخذ الألواح التي عند الغضب ألقاها ، قال تعالى : ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُّوسَى ٱلْغَضَبُ أَخَذَ ٱلْأَلْوَاحَ وَفِي نُسْخَتِهَا هُدًى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرْهَبُونَ ﴾ .

وهذا هو الفرق بين غضب ذى القلب السليم ، وبين غضب من فى قلبه غش ، فذو القلب السليم ابتداء لا يغضب لنفسه ، وإنما يغضب لله ، إذا انتهكت حرماته ؛ فقد ثبت أن رسول الله عليه الم يغضب لنفسه أبدًا ، وإنما كان يغضب إذا انتهكت حرمات الله ، وما غضب موسى الطِّيِّكُ لنفسه ، وإنما غضب لأن قومه عبدوا العجل ، وأشربوه في قلوبهم بكفرهم من دون الله \_ عز وجل \_ ، فما قال

لقومه بئسما خلفتمونى من بعده ، أى باعتداء على داره أو ماله أو أخيه ، وإنما باتخاذهم العجل ، ومع ذلك الغضب العالى سأل رسول الله على ربه أن يجعل بادرته كفارة لمن أطلقها فى وجهه دعاء عليه أو لعنة له ..

وكذلك هدأت ثورة الغضب فى نفس كليم الله بمجرد أن قال له أخوه ما قال ، وذكره بالرحم ؛ فقال يا ابن أم ، مع أنه ابن أبيه أيضًا ، أى كان شقيقه ، وحين سكت عنه الغضب أخذ الألواح .

وهذا غضب سليم القلب ، إذا غضب غضب لله ، وإذا سكت عنه الغضب عاد سيرته الأولى ، وسأل الله العافية لمن كان سببًا فى غضبه ، والرحمة له : ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِى وَلِأَخِى ﴾ .

أما غضب ذى القلب الغاش فغضب ثورة عارمة ، يثور لأتفه الأسباب ، ولا يهدأ ، وإن سكت عنه الغضب أنطقه من جديد ، وقال له : أناشدك بكل غال عليك ألا تسكت ؛ فهو عمره كله فى غضب وإن هدأ ، وهذا الهدوء منه كالذى يقول فيه الناس هدوء يسبق العاصفة ، أى أنه دائمًا كالريح العاصف التى تدمر كل شىء ، وكثير من هؤلاء إذا غضب لا يلقى الألواح التى فى يده ، وإنما يلقى بفلذة كبده أو امرأته من الطابق العاشر ، حتى يلقى من ألقى به حتفه ، تراه يلقى بكل شىء ، ولا يلوى على شىء ، قد يطلق زوجته ، وقد تراه يلقى بكل شىء ، ولا يلوى على شىء ، قد يطلق زوجته ، وقد

يقتلها ؛ حيث يصل إلى اللحظة التى أطلق عليها « لحظة العمى » ، وهى تلك اللحظة التى ينسى فيها المرء أن برأسه عقلاً ، فلا يفكر فى شىء إلا أن يرتكب من الحماقات ما يراه هو العقل والحكمة والصواب ، والرد لاعتباره وكرامته التى ضاع فيها كل شىء إلا بريق منها يأتى به الشيطان لكى يلقى به إلى التهلكة ، ويضيع ، وبعدها يفيق ، ويقول : ماذا فعلت ؟

إن غضب من كان فى قلبه غش منهج حياة ، فهو دائمًا على غضب ، وهو دائمًا على ثورة ، وثورة عارمة ، تقضى على كل شىء وتدمر كل شىء ..

أرأيت إلى ذلك الرجل الذى يفتعل المشكلات كل يوم ، بل كل ساعة ، فهو غير هادئ أبدًا ، وإن حاول أحد أن يصالحه فشل ف ذلك ، وإن زعم أنه نجح لما يراه من ذلك الهدوء الذى يسبق العاصفة ، كما قلت ، بالله عليك كيف يعاشر ذلك الإنسان ، ومثله امرأة دامت عشرها على فسادها بسبب الأولاد ، وغير ذلك ، وهي غاشة القلب لا قدأ أبدًا ..

أتصور حياة رجل مع امرأة كهذه إذا دخل بيته عائدًا من عمله واجهته بمشكلة وثورة ، فتراه يقول من أول خطوة يخطوها داخل البيت : أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ، وإذا دخل وحل لها تلك

قلت: نعم ، ولكنها كالتي سبقت ، سوف تدفعه إلى مزيد من عمل جاد متواصل بلا فواصل ، حتى يحلها جميعًا ، فإن قلت : إن الحياة لا تنتهى مشكلاتها ، قلت : نعم ، وهذا من أسرار جمالها ؛ لأنها تنتهى إلى حل لكل مشكلة ، حتى تنتهى تلك الحياة ، وقد قال الشاعر :

نروح ونغدو لحاجاتنا وحاجات من عاش لا تنقضى وفى ذلك دعوة إلى القناعة من غير شك ، لكنها القناعة المعتبرة شرعًا ، أى التى تكون بعد تمام الأخـــذ بالأسباب ، وبذل أقصى الجهد ..

والبادرة عند الغضب غير المنهج الدائم ، أى أن هناك فرقًا بين أن يقول الإنسان كلمة سيئة عند غضبه ، وأن يكون كل كلامه سيئًا ، أى إذا غضب وإذا رضى ، سيان عنده ، فهو لا يعرف الكلمة الطيبة إلا لمامًا ، وكألها الضرورة ، ومن سوء ما يتربى عليه الشباب ويتجرعونه أنك تجدهم لا ينطقون إلا بالفاحش من الألفاظ ، ويضحكون ، ويسخرون من كل شيء ، يقول أحدهم لصاحبه (يا كذا ) وما أدراك ما كذا ، ويا ابن كذا ، وما أدراك ما ابن كذا ، والرضا ..

المشكلة فرعت عنها مشكلات كثيرة ، وهكذا ، حتى إذا فتح عينيه يستقبل يومًا جديدًا حدث هذا أيضًا ، فقال : يا فتاح يا عليم ، كيف تكون هذه الحياة التي لا تخلو من مشكلات بلا شك ، لكنها المشكلات اللذيذة ، كالمشكلة التي تواجه الباحث في إعداد رسالة الماجستير أو الدكتوراه أو في إعداد بحث قيم ، إنها مشكلة وتؤرق عليه نومه وتكدر عليه صفو يقظته ، لكنها مشكلة لذيذة ، حيث إنها بمثابة الغاية التي تتراءى له ، ووظيفتـــه وقيمـــة بحثه في الحقيقة ، وبحثه عن حل لها يدفعه إلى بذل مزيد من العناء والمعاناة ، لكن الأمل يحدو به ، وهذا الأمل يخفف عنه الآلام ، فإذا وجد حلها شعر بأنه في يوم عيد ، وكانت سعادته تعجز عنها الكلمات إن أرادت لها وصفًا ، وشعر كما يقول أهل الأدب والإبداع أنه في يسوم ميسلاد جسديد ، فما أجمل تلك المشكلة التي تشعرك آخر الأمر بحـــذا الشــعور ، وكذلك مشكلة رجــل يحــاول أن يجد شقة واسعة لأولاده ، إنها مشكلة لذيذة ، تدفعه إلى مزيد من الادخار ، ومزيد من العمل الجاد ، فإن حقق حلاً لتلك المشكلة كان بمثابة الباحث الذى تواجهه مشكلات بحثه ويسعى جاهدًا لإيجاد الحلول العلمية المفيدة لها ، فإن حقق ذلك استراح ، وكذلك الباحث عن شقة واسعة لأولاده ، وسوف تقول : سوف تظهر أمامه مشكلات أخرى ..

ومما يسوغه الناس لذلك قولهم: فلان لسانه سيئ ، وقلبه طيب ، أو أبيض ، وليس ذلك صحيحا ؛ فقد قال الشاعر من قديم:

إن الكلام لفى الفؤاد وإنما جعل اللسان على الفؤاد دليلاً وكل إناء بما فيه ينضح ، وإنما تكون البادرة عند الغضب أى ألها الضرورة ، ولكنها ليست منهجًا عامًا ، وحياة دائمة ، ومنطقًا مستمرًا ، لا يفارقه ، وقد توسع الناس فى ذلك مع الأسف ، فصارت لدينا معاجم من ألفاظ السوء ..

وقد تأملت ما كان من كلمات السوء في صدر الإسلام فوجدها كلمات معدودة ، مثل ( ويحك ، وثكلتك أمك ، وتربت يداك ) والآن ما عادت الكلمات السيئة معدودة ، بل صارت بلا حصر ، ولا عدد ، وهذا نذير شؤم ، ودليل غش في القلوب ، يجب التخلص منه ، وإصلاحه حتى تسلم القلوب من عيبها الخطير ، وهو الغش الذي إذا وجد في السلع والبضائع عابما ، وكان سببًا في إغلاق مصانعها ، وكساد تجارها ، وإفلاس أصحابما ، فما عسى أن يكون إذا وجد في صدور من نعاشرهم من الناس ، وإذا كان هذا الصدر الذي فيه قلب غاش صدر زوج أو زوجة بينهما أولاد ، أو صدر والد أو والدة أو أخ أو صديق ، والفرار منه صعب المنال ، كيف يعيش والدة أو أخ أو صديق ، والفرار منه صعب المنال ، كيف يعيش إنسان مع زوج له غاش القلب ، وإذا فكر يومًا في فراقه ، ولاحت له

فى الأفق بارقة أمل جديد ، تلوح من بعيد ، فبدا له أنه سليم القلب ، فماذا فارتبط به ، ثم اكتشف بعد ارتباطه أنه كالأول ، غاش القلب ، فماذا يفعل ؟ إنه يصبح كالذى دخل سوقًا كل ما فيه سلع مغشوشة ، ورحم الله من قال : إذا كانت الحياة كلها حرامًا فليس بد من العيش فيها ، أى أنه لابد من العيش في الحياة ، وإن كان جميعها حرامًا ، لكنه عيش المضطر الذي يأخذ منها ما يبلغه ، دون أن يتمول الكثير ، ودون أن يشبع ، ولا شك أنه سوف يتناول ذلك ، وهو غير سعيد ، أو راض به ، فحياته حياة مضطرب ، وذلك أهون من حياة من يقابل غيره ، فأية حياة هذه ؟

ويعين على هذا الفحش عدم التناهى فيه ، وعدم درئه بالحسن : ﴿ ٱدۡفَعۡ بِٱلَّٰتِى هِىَ أَحۡسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيۡنَكَ وَبَيۡنَهُۥ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُۥ وَلِنَّ حَمِيمٌ ﴿ وَمَا يُلَقَّلَهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلَهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّلَهَاۤ إِلَّا دُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾ .

أى أنه لا يطيق أن يدفع السيئة بالحسنة إلا الذى يصبر ، والصبر مفقود فى حياتنا إلا عند من رحم الله \_ تعالى \_ وأوتى القلب السليم ، الذى يكون محلاً للصبر ، والمعانى العظيمة ، وقد ذم الله \_ تعالى \_ بنى إسرائيل ، ولعنهم ؛ لأهم كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه ، قائل فى سورة المائدة : ﴿ لُعِنَ الْقَرْدِ اللهُ يَنَ كُونُوا مِن بَنِي إِسْرَبَوِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُددَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ أَذَلِكَ مِن بَنِي إِسْرَبَوِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُددَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ أَذَلِكَ

بِمَا عَصَواْ وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكَرٍ فَعَلُوهُ ۚ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ .

واليوم نرى بعضنا يشجع بعضًا على السوء ، وإذا نصح بعضنا بعض الشباب نصح له بأن يرد على من أساء إليه بإساءة أبلغ ، ويربى كثير منا أولاده على ذلك مع الأسف ، يقول لهم : « من شتمك فاشتمه ، ومن ضربك لا تسكت له ، ومن مزق حقيبتك فمزق حقيبته أكثر ، ومن أخذ منك قلمًا فخذ منه حقيبة أقلامه » ..

وقل من تجده يقول لولده : « إذا أساء إليك زميلك فاشتك إلى الأستاذ » حتى إذا شب عرف أن حقه إنما يحصل عليه بالقانون ، لا بالذراع كما هو متفشّ الآن فى زماننا ، وشرعًا لا يقيم أحد الحد على أحد ، وإنما يقيمه السلطان ؛ فإن أهمله فلا أحد يقيمه من الناس ، وإنما الأمر مفوض إلى الله - تعالى - ، وعلى من ارتكب ما يوجب الحد أن يتوب إلى الله - عز وجل - .

٦- ارتكاب المعاصى ..

ومن الأمور التي تبدو من باب غش القلوب ، وليست منه ارتكاب المعاصى بشرط عدم الإصرار عليها ، ودليل ذلك أن مريم عليها

السلام حين اعتزلت قومها لتصلح بعض شألها وتمثل لها الملك بشرًا سويًّا : ﴿ قَالَتُ إِنِّي َ أَعُوذُ بِٱلرَّحْمَانِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا ﴾ .

أى لو كنت تقيبًا وسمعتني أعرف بالرحمن منك ابتعدت عني ، ولم تمسسني بسوء ، وانظر إلى التعبير بتقي ، فالتقي بلا شك سليم القلب ، لكنه بشر ، والبشر يخطئ ويصيب ، وقد قال الله \_ تعالى \_ في المتقين : ﴿ وَسَارِعُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ عَيْ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَ طِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَن ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا ٱللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ٤ أَوْلَتِهِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَجَنَّتُ تَجْرَى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ۚ وَنِعْمَ أُجْرُ ٱلْعَنْمِلِينَ ﴾ .

فسماهم عاملين ، كما سماهم متقين ، مع ألهم يظلمون أنفسهم ، ويرتكبون الفاحشة ؛ وذلك لألهم غير معصومين ، فلا عصمة إلا لرسل الله عليهم السلام ..

ولكن الفرق أن هؤلاء ليسوا مجرمين ، ولا طغاة ، وإنما هم يتوبون إلى الله ــ عز وجل ــ ، ويستغفرونه ، والله يقبلهم ويتوب عليهم ..

وقد جاء في الحديث الصحيح قول النبي ﷺ: « لا يزيى الزابي حين يزي وهو مؤمن ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن »

أى أنه ساعة يرتكب مثل هذه الآثام لا يكون مؤمنًا ، لكنه يعود إلى إيمانه من جديد ، ويعود إلى ربه من جديد ، والله يفرح بتوبة عبده المؤمن ، وهو ساعة يرتكب تلك الآثام يكون شخصًا ضعيفًا ، ويكون قلبه معطلاً ، كأعظم الآلات التي تتعطل ساعة من زمان ، أو باللغة المعاصرة ( تهنج ) لكنها بعد زمن قصير تعود إلى العمل على أحسن ما يكون ، كما كان أحسن ما يكون قبل هذا التعطل ..

كما تكسف الشمس ، ويخسف القمر ، إلها لحظات ، أو بعض الوقت ، ثم تعود الشمس مشرقة وضاءة ، ويعود القمر ضياء ، وما هذه اللحظات إلا إشارات على أن الكمال لله وحده ، ألا ترى إلى قول الله و تعالى في سورة الأنعام : ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِىَ إِلَى قَول الله و تعالى في سورة الأنعام : ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِى إِلَى قَول الله و تعالى في سورة الأنعام : ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِى إِلَى قُونَ مِنَ ٱلمُوقِنِينَ إِلَى الله وَلَي كُونَ مِنَ ٱلمُوقِنِينَ وَالْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ ٱلمُوقِنِينَ وَالله فَلَمّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱللّه لُورَا كَوْكَبًا قَالَ هَنذَا رَبِي فَلَمّا أَفَلَ قَالَ هَنذَا رَبِي فَلَمّا أَفَلَ قَالَ هَنذَا رَبِي فَلَمّا وَالله فَلَا الله فَلَمّا رَاءًا كُورُكِبًا قَالَ هَنذَا رَبِي فَلَمّا وَالله هَنذَا رَبِي فَلَمّا أَفَل قَالَ هَنذَا رَبِي فَلَمّا رَاءًا الله فَلَا الله فَلَا الله فَلَا الله فَلَا الله وَلَا الله وَالله وَلَا الله وَلَا ال

ٱلضَّآلِينَ ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَنذَا رَبِّي هَنذَآ أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي بَرِيَ " مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنِي وَجَّهْتُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَنقَوْمِ إِنِّي بَرِيَ " مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنِي بَرِيَ " مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ وَجَهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَآ أَنا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ .

فكل شيء يأفل ، ويكسف ، ويخسف ، لكنه قد يعود ، فإن عاد كان عوده جميلاً ، فالعود أحمد ، وإن اختفى إلى الأبد فالبقاء لله حز وجل وحده : ﴿ كُل شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ رَ لَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ .

وكم من كائن آفل وإن بدا أمام العيون مشرقًا ، ومن ذلك غاش القلب ، الذى قال الله \_ تعالى \_ فيه : ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَوْلِمِمْ كَأَنّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةً ﴾ .

فما أكثر الذين وجودهم والعدم سواء ، بل إن عدم وجودهم أفضل من وجودهم ؛ لأهم لا ينفعون أولادهم ، ولا أهليهم ، وذلك لأهم أصحاب قلوب تتعطل ساعة لأهم أصحاب قلوب تتعطل ساعة كما تتعطل الآلات العظيمة ، ثم تعود ، أو كما تكسف الشمس ويخسف القمر ، ثم يعودان من جديد لأداء رسالتهما في حياة الناس ، التي سخرهما الله \_ تعالى \_ من أجلهم ، وكل في فلك يسبحون ..

## الفصل الثالث

في الضمانات الشرعية للوقاية من غش القلوب

فلا تحكم على من تراه يفعل ذنبًا ، ولا تكن عليه قاسيًا بهذا الحكم ، فتقول : إنه ذو قلب فيه غش ؛ فسبحان من له الكمال وحده ، وصلى الله وسلم على من لهم العصمة من رسل الله ..

ولكن انظر إليه بعد ارتكابه ذلك الذنب ، هل تراه يتوب ؟ وهل تراه بالفعل قد ندم على ما فعل من سوء ، وقد استقام على

فإن كان ذلك منه فاحكم بأنه إنسان ضعيف ، ونفسه التي بين جنبيه أمارة بالسوء ، ومعه شيطان لا يفارقه ، لكن قلبه ما زال حيًّا متى تاب

بخلاف الذي اعتاد المعاصي ، فهو يصحو عليها وينام ، فهذا قد قسا قلبه لطول العهد بها ، ألا ترى إلى قول الله \_ تعالى \_ : ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكُر ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴾ •

هناك ضمانات شرعية بلا شك للوقاية من غش القلوب ، ولكن قبل أن أذكر تلك الضمانات أود أن أقول إن أهمها التحذير من غش القلوب ، الذي هو الوازع الديني ، وهو مقدم على الوازع القانوبي ، الذي يحترمه كثير من الناس ، ويلعبون في ثغراته حتى يخرجوا من آثار هذا الغش أبرياء ، وقد روى في الصحيح أن رسول الله ﷺ قال : « إنما أنا بشر وإنما أنا أقضى بينكم بما أسمع منكم ، ولعل أحدكم أن يكون ألحن بحجته من أخيه ، فمن قضيت له من حق أخيه شيئًا ، فإنما أقطع له قطعة من النار » ..

وقد روى أن هذا الحديث روى في رجلين اختصما في قطعة أرض ، هذا يقول : هي لي ، والآخر يقول : هي لي ، فلما قال النبي ﷺ ذلك تركاها ، قال ابن كثير :

ثبت في الصحيحين من رواة هشام بن عروة ، عن أبيه ، عن زينب بنت أم سلمة ، عن أم سلمة أن رسول الله علي الله علي الله عصم بباب حجرته ، فخرج إليهم فقال : « ألا إنما أنا بشر وإنما أقضى بنحو مما أسمع ، ولعل أحدكم أن يكون ألحن بحجته من بعض فأقضى له فمن قضيت له بحق مسلم فإنما هي قطعة من النار فليحملها أو ليذرها » ، وقال الإمام أحمد : حدثنا وكيع ، حدثنا أسامة بن زيد عن عبد الله بن رافع ، عن أم سلمة ، قالت : مجاء رجلان من الأنصار يختصمان إلى رسول الله عظي في مواريث بينهما قد درست ، ليس

عندهما بينة ، فقال رسول الله ﷺ : « إنكم تختصمون إلى وإنما أنا بشر ، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض ، وإنما أقضى بينكم على نحو مما أسمع ، فمن قضيت له من حق أخيه شيئًا فلا يأخذه ، فإنما أقطع له قطعة من النار يأتي كما إسطامًا في عنقه يوم القيامة » فبكي الرجلان ، وقال كل منهما : حقى لأخى ، فقال رسول الله عليه « أما إذا قلتما فاذهبا فاقتسما ، ثم توخيا الحق بينكما ثم استهما ، ثم ليحلل كل منكما صاحبه » وقد رواه أبو داود من حديث أسامة بن زید به ، وزاد « إنى إنما أقضى بینكما برأى فیما لم ینزل على فیه » ..

وإذا علم المؤمن أن قلبه محل إيمانه ، وأن الدخل فيه أو الغش يضر بسلامته ؛ فيؤذيه ذلك في الدنيا ، ويوم لقاء ربه ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهُ بِقُلبٍ سَلِيمٍ ﴾ .

سلم قلبه من الشرك الذى هو أول الموبقات ظاهرًا كان الشرك كعبادة الأوثان أو خفيًا كالرياء والخرزة الزرقاء وغير ذلك من صوره، وهي كثيرة ، وذلك لأن الذي يضر بالقلب فيؤذي صاحبه في الدنيا ببغض الناس له ، واعتزالهم إياه يجب التخلص منه والفرار والتوبة منه ، وكذلك الأهم ، وهو الضرر يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ..

1 20

1 2 4

مقدم المهر الثابت بوثيقة الزواج أو الذى يستطيع الزوج إثباته بشهادة الشهود أمام المحكمة التي تنظر الخلع ..

موقف قائمة المنقولات :

ولا يشمل الخلع قائمة المنقولات لألها في الأصل تعتبر ملكًا للزوجة ولا تتنازل الزوجة في الخلع إلا عن الحقوق التي تثبت لها شرعًا قبل الخلع أو بعده مشل المتعة او العدة والخلع حكمه لهائي بات ، ولا يقبل الطعن بأي طريق من طرق الطعن ..

الخلع وأثره على نفقة الصغار والحضانة : ﴿ وَهُ لَمُّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

\_ وكذلك الخلع لا يشمل أى حق من حقوق الصغار كالنفقة أو الحق فى الخور الحق فى الأجور الحق فى الأجور لأنها تثبت بعد الطلاق ولم تكن موجودة قبله ليشملها الخلع ..

أثر الخلع عِلى الميراث :

لا ميراث للمعتدة من طلاق بائن إلا فيما إذا كان الطلاق دون إرادها وتم الطلاق في مرض الموت (المادة ٣/١٦ من قانون رقم ٧٧ لسنة ٣٩٤٣) ، ومات المطلق في هذا المرض وهي في عدته ويكون ذلك ردًّا عليه قصده السبئ ..

أما الضمانات الشرعية فتتلخص فى الأحكام الشرعية التى تترتب على غش القلوب من الإضرار بالناس فى الزواج ، وهو عقد ، وفى غيره من العقود التى تنفسخ بسببه ، ومن ذلك الإخلال بالعين المؤجرة ، بأن يستعملها فى غير ما استأجرها من أجله ، أو أن يفسدها ، ولا شك أن ذلك من غش القلوب ، حيث إنه يوم جاء ليستأجرها قال شيئًا غير الذى فعله ، وذلك من غش القلوب ..

كالذى أخفى عيبًا فيه عند الزواج ، أو التى أخفت فيها ذلك ، فلما حدث البناء تبين ، وهذا من الغش ، وعندئذ يكون الفسخ ..

ومن هذه الأحكام ما يلي :

١ - في الحلع ..

هناك أحكام تتعلق بالخلع ، وآثار تترتب عليه ، حتى من الناحية القانونية الواردة في أحكام القضاء المصرى ونلخص ذلك فيما يلى :

\_ الفرق بين الخلع والتطليق للضرر وأثر كل منهما على حقوق الزوجة والميراث وموقف قائمة منقولات الزوجية ..

\_\_ الخلع ليس له سبب مثل دعوى التطليق للضرر إلا أن تذكر الزوجة أنها تخشى ألا تقيم حدود الله ، والحقوق التي يشملها الخلع والتي تسقط ( النفقة ونفقة العدة والمتعة والمؤخر ) وتلتزم الزوجة برد

قد مضى الكلام في العيوب التي يفسخ بما عقد النكاح وأجناسها سبعة : اثنان يختص بمما الرجل ، وهما : الجب والعنة ، واثنان تختص بمما النساء ، وهما : الرتق ، والقرن ، وثلاثة يشترك فيها الرجال والنساء وهي : الجنون ، والجذام ، والبرص ..

فأما ما يختص به الرجال من العنة فله باب يأتي، وأما الجب: فهو قطع الذكــر ، فــإن كان جميعــه مقطــوعًا فلها الخيار : لأنه أدوم ضورًا من العنــة التي يرجي زوالهــا ، وإن كان بعض الذكر مقطوعًا نظر في باقيــه ، فإن كــان لا يقدر على إيلاجه إما لضعفه أو لصغره فلها الخيار ، وإن كان يقدر على إيلاجه ففي خيارها

أحدهما \_ وهو الصحيح \_ : أنه لا خيار لها : لأنه يجرى مجرى صغر الذكر الذي لا خيار فيه ..

والوجه الثانى : لها الخيار : لأنه نقص لا تكمل به الإصابة .

وأما الخصاء : وهي قطع الأنثيين مع بقاء الذكر ، ففي كونه عيبًا يوجب خيارها قولان :

أحدهما: ليس بعيب ، ولا خيار لها فيه : لقدرته على الإيلاج ، وأنه ربما كان أمتع إصابة .. الخلع طلاق بائن :

والخلع هو طلاق بائن يتم بإرادة الزوجة وبرضاها وسواء كانت الوفاة في العدة أم لا ، لا يوث أي منهما الآخر ؛ لأن العدة هنا ليست ليفكر أي منهما في الرجعة أم لا ، إنما لاستبراء الرحم بعد انفصام عرى الزوجية بالخلع الذي يعد بائنًا في أثره ..

لا يجوز الطعن على حكم التطليق بالخلع :

حكم التطليق بالخلع بات وغير قابل للطعن بأى طريق ولو بالاستئناف ، أما التطليق للضرر تلتزم الزوجة بإثبات الضرر ؟ لألها دعوى لابد لها من سبب ، فلا يسقط أى حق من حقوق الزوجة التي يسقطها الخلع ويجوز الطعن عليه بالاستئناف ولا يطعن عليه

٧- في الزواج وفسخ عقده ..

جاء في كتاب الحاوى الكبير في فقه الإمام الشافعي للعلامة أبي الحسن الماوردي في كتاب النكاح بيان العيوب التي تؤدي إلى فسخ عقد النكاح ، والتي منها ما يكون في الزوج ومنها ما يكون في الزوجة ، والأولى بكل واحد منهما بيانها قبل العقــد ؛ فكتمانها من غش القلوب ، وهو يؤدى إلى فسخ عقد النكاح ضمانًا للحقوق ، ومنعًا للغش ، قال الماوردى : فأما العفلاء : ففي العفلة ثلاثة تأويلات :

أحدها: أنه لحم مستدير ينبت في الرحم بعد ذهاب العذرة، ولا ينبت مع البكارة .. وهذا قول أبي عمرو الشيباني ..

والتأويل الثانى : أنه ورم يكون فى اللحمة التى فى قبل المرأة ، يضيق به فرجها حتى لا ينفذ فيه الذكر ..

والتأويل الثالث: « أنه مبادئ الرتق ، وهو لحم يزيد في الفرج حتى يصير رتقًا ، فيسد به الفرج فلا ينفذ فيه الذكر ، فإن كان العفل يكمل معه الاستمتاع التام ، فلا خيار فيه ، وإن لم يكمل معه الاستمتاع: لضيق الفرج أو انسداده حتى لا يمكن إيلاج الذكر ، ففيه الخيار » ..

٣- بطلان عقد الشركة ..

ويبطل عقد الشركة لأسباب وردت مجملة فى كتاب بدائع الصنائع الصاحبه أبى بكر بن أحمد الكاسابى حيث قال :

« وأما بيان ما يبطل به عقد الشركة ، فما يبطل به نوعان : أحدهما : يعم الشركات كلها ، والثانى : يخص البعض دون البعض ، أما الذى يعم الكل فأنواع منها الفسخ من أحد الشريكين ؛ لأنه عقد جائز غير لازم ، فكان محتملاً للفسخ ، فإذا فسخه أحدهما عند وجود شرط الفسخ ينفسخ ، ومنها موت أحدهما ، أيهما مات انفسخت الشركة لبطلان الملك وأهلية التصرف بالموت ، سواء علم بموت

والقول الثانى: أنه عيب ، ولها الخيار: لأنه نقص يعدم معه النسل .. ولو كان خنثى له فرج زائد ، أو كانت خنثى لها ذكر زائد ، ففى كونه عيبًا يوجب الخيار قولان:

أحدهما: ليس بعيب: لأنها زيادة عضو، فأشبه الإصبع الزائدة .. والثانى: أنه عيب: لأنه نقص يعاف ..

فأما ما تختص به المرأة من القرن والرتق ..

فالقرن : هو عظم يعترض الرحم يمنع من الإصابة ، والرتق : لحم يسد مدخل الذكر فلا تمكن معه الإصابة ، وله الخيها فيهما ، ولا يمكنها شق القرن ، ويمكنها شق الرتق إلا ألها لا تخير بشقه ؛ لأنه جناية عليها ، فإن شقته بعد فسخ الزوج لم يؤثر بعد وقوع الفسخ ، وإن شقته قبل فسخه ففي خيار الزوج وجهان :

أحدهما: له الخيار اعتبارًا بالابتداء ..

والثانى: لا خيار له اعتبارًا بالانتهاء ..

فأما الإفضاء : وهو أن ينخرق الحاجز الذى بين مدخل الذكر ومخرج البول فتصير مغطاة ، فلا خيار فيه : لإمكان الإصابة التامة معه

فلو كانت عاقرًا لا تلد ، أو كان الزوج عقيمًا لا يولد له فلا خيار فيه لواحد منهما : لأنه مظنون ، وربما زال بتنقل الأمنين .. فأن يدفع المال إلى رجل ويقول : دفعت هذا المال إليك مضاربة على أن الربح بيننا نصفان ..

وقال أيضًا: ومن شروط صحتها أن يكون الربح جزءًا مشاعًا في الجملة .. ومنها إعلام قدر الربح ؛ لأن الربح هو المقصود فجهالته توجب فساد العقد فكل شرط يؤدى إلى جهالة الربح يفسد المضاربة ..

وقال أيضًا: المضاربة تشتمل على أحكام مختلفة \_ إذا دفع المال إلى المضارب فهو أمانة في يده في حكم الوديعة ؛ لأنه قبضه بأمر المالك لا على طريق البدل والوثيقة .. فإذا اشترى به فهو وكالة ؛ لأنه تصرف في مال الغير بإذنه ، فإذا ربح صار شركة ؛ لأنه ملك جزءًا من المال بشرط العمل والباقى نماء مال المالك فهو له فكان مشتركًا بينهما ، فإذا فسدت المضاربة بوجه من الوجهوه صارت إجارة ؛ لأن الواجب فيها أجهر المشل ، وذلك يجب في الإجهارات ، فإن خالف المضارب صار غاصبًا والمال مضمون عليه ؛ لأنه تعدى في ملك خالف المضارب صار غاصبًا والمال مضمون عليه ؛ لأنه تعدى في ملك غيره ..

وجاء فى مدونة الإمام مالك رحمه الله : قلت : أرأيت المقارضة على النصف أو الخمس أو السدس ، أو أقل من ذلك أو أكثر ؟ قال : فلا بأس بذلك عند مالك .. قلت : أرأيت إن دفعت إلى أجل مالاً قراضًا

صاحبه أم لم يعلم ، لأن كل واحد منهما وكيل صاحبه ، وموت الموكل يكون عزلاً للوكيل علم به أم لم يعلم ، لأنه عزل حكمى ، فلا يقف على العلم ، ومنها ردة أحدهما مع اللحاق بدار الحرب بمتزلة الموت ، ومنها جنونه جنونا مطبقا ؛ لأن به يخرج الوكيل عن الوكالة ، وجميع ما يخرج به الوكيل عن الوكالة يبطل به عقد الشركة ، لأن الشركة تتضمن الوكالة على نحو ما فصلنا فى كتاب الوكالة .. »

٤- في المضاربة والتأمين:

قامت مجلة البحوث الإسلامية بجمع لأقوال بعض العلماء السابقين والمعاصرين في مسالة قياس التأمين على عقد المضاربة في مقال جاء فيه:

« نذكر فيما يلى ما تيسر من كلام العلماء السابقين في قياس عقد التأمين على عقد المضاربة ، ثم نتبع ذلك بكلام العلماء المعاصرين ...

أما كلام العلماء السابقين فقد قالوا فى تعريف المضاربة: أن يدفع مالاً إلى غيره ليتجر فيه ويكون الربح بينهما على ما شرطا ، فيكون الربح لرب المال بسبب ماله ؛ لأنه نماء ماله وللمضارب باعتبار عمله الذى هو سبب وجود الربح .. وأما بيان أنواعها وشروطها وأحكامها ، فقال : السمرقندى : ثم هى نوعان مطلقة وخاصة ، أما المطلقة :

ولم أسمِ له ثلثًا ولا ربعًا ولا نصفًا ، ولا أكثر من أن قلت له : خذ هذا المال قراضًا ، فعمل فربح ، وتصادق رب المال والعامل على ذلك قال : يرد إلى قراض مثله ..

وقال ابن جزى : وإنما يجوز بستة شروط .. الثانى : أن يكون الجزء مسمى كالنصف ولا يجوز أن يكون مجهولاً .. السادس : أن لا يشترط أحدهما لنفسه شيئًا ينفرد به من الربح ، ويجوز أن يشترط العامل الربح كله خلافا للشافعى ..

وقال أيضًا: فروع سبعة ــ الفرع الأول: إذا وقع القراض فاسدًا فسخ ، فإن فات بالعمل أعطى العمل قراض المثل عند أشهب ، وقيل: أجرة المثل مطلقًا وفاقًا لهما ، وقال ابن القاسم: أجرة المثل إلا فى أربعة مواضع وهى قرض بعرض أو لأجل أو لضمان أو بحظ مجهول .. الفرع الثالث: لا يفسخ القراض بموت أحد المتقارضين ولورثة العامل القيام به إن كانوا أمناء أو يأتون بأمين .. إلخ ..

وقال النووى: الركن الثالث: الربح، ولـه أربعـة شروط.. الشرط الثالث أن يكون معلومًا، فلو قال: قارضتك على أن لك فى الربح شركًا أو شركة أو نصيبًا فسد.. الشرط الرابع: أن يكون العلم به من حيث الجزئية لا من حيث التقدير، فلو قال: لك من الربح أو لى منه درهم أو مائة، والباقى بيننا نصفين فسد القراض.

وقال أيضًا: إذا فسد القراض بتخلف بعض الشروط فله ثلاثة أحكام: أحدها: تنفذ تصرفاته كنفوذها فى القراض الصحيح لوجود الإذن كالوكالة الفاسدة ، الثانى: سلامة الربح بكماله للمالك ، الثالث: استحقاق العامل أجرة مثل عمله سواء كان فى المال ربح أم الثالث: وهذه الأحكام مطردة فى صور الفساد ..

وقال ابن قدامة: والشرط في المضاربة على ضربين ؛ صحيح: مثل أن يشترط ألا يتجر إلا في نوع معين أو بلد معين ، أو لا يعامل الا شخصًا معينًا ، وفاسد وهو على ضربين \_ أحدهما: أن يضاربه ولا يذكر الربح أو يشترط جزءًا من الربح لأحدهما ولأجنبي ، والباقي بينهما ، أو يقول: خذه مضاربة والربح كله لك ، أو كله لي وما أشبه هذا مما يعود بجهالة الربح ، فإن المضاربة تفسد والربح كله لرب المال ، وللمضارب الأجر ، والثاني: أن يشترط عليه ضمان المال من الوديعة .. فهل يبطل العقد بهذا على روايتين ..

وقال الشيخ مرعى بن يوسف : والمضارب أمين بالقبض وكيل بالتصرف ، شريك بالربح ، أجير بالفساد ، غاصب بالتعدى ، مقترض باشتراط كل الربح له ، مستبضع باشتراط كل الربح لرب المال ..

وأما كلام العلماء المعاصرين :

فقال الشيخ الصديق محمد الأمين الضرير بعد ذكره لفتوى الشيخ محمد عبده:

ثم جاء بعد الشيخ محمد عبده الأستاذ عبد الوهاب خلاف ، وقال بجواز عقد التأمين على الحياة وأنه عقد مضاربة ؛ لأن عقد المضاربة فى الشريعة هو عقد شركة فى الربح بمال من طرف وعمل من طرف آخر ، وفى التأمين المال من جانب المشتركين الذين يدفعون الأقساط والعمل من جانب الشركة التى تستغل هذه الأموال ، والربح للمشتركين وللشركة حسب التعاقد وقد أورد الأستاذ خلاف نفسه على هذا القياس اعتراضًا هو أن شرط صحة المضاربة أن يكون الربح بين صاحب المال والقائم بالعمل شائعا بالنسبة ، وفى التأمين يشترط للمشترك قدر معين فى الربح = ٣ % أو ٤ % فالمضاربة غير صحيحة

وأجاب عنه: أولاً بما جاء في تفسير آيات الربا في سورة البقرة للشيخ محمد عبده وهو: لا يدخل في الربا المحرم بالنص الذي لا شك في تحريمه من يعطى آخر مالاً يستغله ويجعل له من كسبه حظًّا معينًا ؛ لأن مخالفة أقوال الفقهاء في اشتراط أن يكون نسبيًا لاقتضاء المصلحة ذلك لا شيء فيه وهذه المعاملة نافعة لرب المال والعامل معًا ..

ثانيًا: بأن اشتراط أن يكون الربح نصيبًا لا قدرًا معينًا خالف فيه بعض المجتهدين من الفقهاء وليس حكمًا مجمعًا عليه ..

مناقشة هذا الدليل:

قال الشيخ محمد بخيست المطيعى: ولا يجوز أن يكون العقد المذكور \_ أى عقد التأمين \_ عقد مضاربة كما فهمه بعض العصريين ؛ لأن عقد المضاربة يلزم أن يكون المال من جانب المالك والعمل من المضارب والربح على ما اشترطاه والعقد المذكور ليس كذلك ؛ لأن أهل القومبانية « الشركة » يأخذون المال على أن يكون لهم يعملون فيه لأنفسهم فيكون عقدًا فاسدًا شرعًا ؛ لأنه معلق على خطر ؛ تارة يقع وتارة لا يقع فهو قمار معنى ..

وقال الأستاذ محمد كامل البناء: إن هناك فرقًا واضحًا يتعذر معه قياس عقد التأمين على المضاربة وهو أن رب المال يتحمل الحسارة وحده وليس الأمر كذلك في التأمين ، كما أنه لو مات رب المال في المضاربة فليس لورثته إلا ما دفعه مورثهم لا يزيد شيئًا ، أما في التأمين فإنه لو مات المؤمن استحق صاحب منفعة التأمين مبلغًا ضخمًا وهذه مخاطرة ينهى عنها الشارع ؟ لأن ذلك لا ضابط له إلا الحظوظ والمصادفات ..

وقال الأستاذ الدكتور مصطفى زيد: الواقع أن عقد التأمين كان يمكن أن يكون من عقود المضاربة لولا أمران : أولهما أن طبيعة المضاربة تقتضي الاشتراك في الربح أو الخسارة ، وليس في طبيعة عقد التأمين أى تعرض للخسارة ، والثابي أنه من شروط المضاربة أن يكون الربح نسبيًّا غير محدد ..

وقال الصديق محمد الأمين الضرير: والذي أراه أنه ليست هناك صورة من صور عقد التأمين يمكن قياسها على عقد المضاربة ، حتى لو تجاوزنا عن كون الربح في المضاربة يشترط فيه أن يكون قدرًا شائعًا بالنسبة ، وذلك للأسباب الآتية :

١ ــ المبلغ الذي يدفعه رب المال للعامل في المضاربة يظل ملكًا لصاحبه ولا يدخل في ملك العامل ، وذلك بخلاف التأمين فإن القسط يدخل في ملك الشركة تتصرف فيه تصرف المالك في ملكه ..

٢ ــ في حالة موت رب المال في عقد المضاربة يستحق ورثته المال الذى دفعه مع ربحه إن كان ، أما في عقد التأمين على الحياة فإن الورثة يستحقون عند موت المؤمن له المبلغ الذي اتفق عليه من الشركة بالغًا ما بلغ ، فلو أن شخصًا أمّن على حياته بمبلغ ألف جنيه ، ثم مات بعد أن دفع مبلغ مائة جنيه فقط للشركة فإن ورثته يستحقون الألف كاملة ، فكيف يقاس هذا العقد على عقد المضاربة ولا يصح أن يقال :

إن الشركة تتبرع بالزائد على ما دفعه المؤمن له ؛ لأن من خصائص عقد التأمين أنه عقد معاوضة وهو عقد ملزم للطرفين ، فالشركة ملزمة بدفع المبلغ المتفق عليه إذا وفي المؤمن له بالتزامه في دفع الأقساط ... من عهد مهد مهد ما الأقساط ...

٣ \_ في حال موت صاحب المال في عقد المضاربة يكون المبلغ الذي في يد المضارب « العامل » في ضمن تركة المتوفى يجرى فيه ما يجرى في سائر أموال التركة ، أما في عقد التأمين فإن المال المستحق لا يذهب للورثة مطلقًا ، وذلك في حالة ما إذا عين المؤمن له مستفيدًا \_ وهذا من حقه \_ فإن جميع المال يذهب لهذا المستفيد ولو لم يكن للمتوفى مال غيره ولا حق لورثته في الاعتراض ..

٥– علاج أمراض القلوب ..

وهـذه خلاصـة في عـلاج أمراض القلوب كما ذكرها الشيخ عبد الله بن جار الله في كتابه ( أمراض القلوب وشفاؤها ) ، يقول في

فإن القلب يمرض كما يمرض الجسم ومرض القلب أخطر من مرض الجسم .. وترى الواحد من الناس إذا مرض جسمه بادر إلى الطبيب في المستشفى لعلاجه .. ولكنه يمرض قلبه ولا يحس به ولا يتألم ولا يعالجه .. وفي الحديث « إن القلوب تصدأ كما يصدأ الحديد

وجلاؤها كثرة تلاوة كتاب الله \_ تعالى \_ وكثرة الذكر الله عز وجل » رواه ابن شاهين في ( الترغيب في الذكر ) ، وفي الحديث : « إن العبد إذا أذنب ذنبًا كانت نكتة سوداء في قلبه فإن هو تاب ونزع صقل قلبه فإن عاد عادت حتى يسود قلبه فذلك الران الذي قال الله عنه : ﴿ كَلا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ الذي قال الله عنه : ﴿ كَلا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ( المطففين ١٤) » أخرجه النسائي والترمذي وقال : حديث حسن صحيح . .

ويستفاد مما تقدم أن ذكر الموت يجلو القلب ففى الحديث « أكثروا ذكر هاذم اللذات الموت فإنه ما ذكر فى قليل إلا كثّره ولا فى كثير إلا قلله » رواه الترمذى والنسائى وابن ماجه والحاكم وابن حبان والبيهقى ...

فإن الغنى إذا ذكر الموت زهد فى ماله والفقير إذا ذكر الموت قنع عما رزقه الله ، وكذلك مما يجلو القلب تلاوة القرآن الكريم المشتمل على الوعد والوعيد والترغيب والترهيب والقصص والأمثال والعظات والتبشير والإنذار ، وكذلك التوبة إلى الله والاستغفار طلب المغفرة من الله فى جميع الأوقات من جميع الذنوب والسيئات تصقل القلب وتجلوه ..

وكذلك الإكثار من ذكر الله \_ تعالى \_ ﴿ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ

الْقُلُوبُ ( الرعد : ٢٨ ) والدعاء بقولك يا مقلب القلوب ثبت قلبى على دينك ويا مصرّف القلوب صرّف قلوبنا إلى طاعتك وطاعة رسولك .. ﴿ رَبَّنَا لا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴾ ( آل عموان : ٨ ) .

ويقول في باب صلاح الجسد بصلاح القلب:

قال النبي الله الله الله الله الله وإذا فسلم وإذا فسلمت فسلم الجسلم كله وإذا فسلمت فسلم الجسلم كله وإذا فسلم الجسلم كله وإذا فسلم الطبعة القطعة من اللحم وسمى القلب بما لصغره الفيه وفيه دليل على أن صلاح الجوارح وفسادها بحسب ما فى القلب ، فإن كان القلب سليمًا صلحت حركات الجوارح ونشأ عن ذلك فعل الطاعات واجتناب المحرمات ، وإن كان فاسدًا فسدت حركات الجوارح وانبعثت إلى المعاصى بحسب اتباع هوى القلب المعاصى بحسب اتباع هوى القلب الفالقلب ملك الأعضاء وبقية الأعضاء جنود له مطيعون ما يأمرهم به من خير أو شر فإن كان صالحًا كانت جنوده صالحة ، وإن كان فاسدًا كانت جنوده فاسدة ..

فلا صلاح للقلب حتى يستقر فيه معرفة الله وعظمته ومحبته وخشيته ومهابته ورجاؤه والتوكل عليه وقد قال الله \_ تعالى \_ ﴿ يَوْمُ لا يَنْفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ \* إِلا مَنْ أَتَى اللهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ ( الشعراء : ٨٨ \_٨٩ ) ..

والقلب السليم هو الذي سلم من كل شبهة تعارض الحق ومن كل شهوة محرمة .. وسلم من الشرك والشك والنفاق والحسد والحقد .. وعلى كل حال فالمعاصى كلها تمرض القلوب وتميتها ، وذكر الله وطاعته يحيى القلوب كما قال تعالى ﴿ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (الرعد: ٢٨).

وقال الشاعر:

رأيت الذنوب تميت القلوب وقد يورث الذل إدمالها وترك الذنوب حياة القلوب وخير لنفسك عصيالها

نسأل الله العظيم أن يصلح فساد قلوبنا ، يا مقلب القلوب ثبت قلوبنا على دينك ، ويا مصرف القلوب صرف قلوبنا إلى طاعتك وطاعة رسولك .. ﴿ رَبَّنَا لَا تُرْغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴾ .. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ..

ويقول نقلاً عن ابن القيم في مفتاح حياة القلب:

« قال ابن القيم رحمه الله ( ومفتاح حياة القلب : تدبر القرآن والتضرع بالأسحار وترك الذنوب ) ، قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ لِيَدَّبُّرُوٓا ءَايَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ ( م : ٢٩ )

فأخبر الله \_ تعالى \_ أنه أنزل هذا القرآن العظيم المبارك في ألفاظه ومعانيه وأوامره ونواهيه وأحكامه .. فمن بركته أن من قرأ حرفًا منه فله به حسنة والحسنة بعشر أمثالها كما في الحديث الذي رواه الترمذي وقال : حديث حسن صحيح .. ومن بركته أن مَنْ قرأه وعمل به لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة كما قال ابن عباس في تفسير قول الله \_ تعالى \_ : ﴿ فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِلُّ وَلا يَشْقَى ﴾ : ومن بركته أن مَن تعلمه وعلمه فهو من خير الناس كما في الحديث الذي رواه البخارى : « خيركم من تعلم القرآن وعلمه » .. ومن بركته أنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه الذين كانوا يعملون به في الدنيا كما في الحديثين الذين رواهما مسلم في صحيحه ..

وأخبر تعالى أنه أنزل القرآن من أجل التدبر وهو التفكر في معانيه وأوامره ونواهيه بحيث إذا مرّ بآية يأمر الله فيها بأمر امتثله .. وإذا مرّ بآية ينهاه الله فيها عن شيء انتهى عنه وتركه .. وإذا مرّ بآية رحمة رجا رحمته وسأله من فضله وإذا مرّ بآية وعيد بالعذاب خاف من عذاب ربه واستعاذ بالله منه .. وإذا مرّ بآية تسبيح سبح الله ، وبذلك يزيد الإيمان والعلم والهدى والتقى قال الشاعر :

فتدبر القرآن إن رمت الهدى فالعلم تحــت تدبر القــرآن وقال الله ــ تعالى ــ فى وصف المؤمنين : ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ

غــش القلـــوب

كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ( المطففين : 18) . أخرجه النسائي والترمذي وقال : حديث حسن صحيح وقال الشاعر :

رأيت الذنوب تميت القلوب وقد يورث الذل إدماها وترك الذنوب حياة القلوب وخير لنفسك عصياها

ولما كانت أمراض القلوب وشفاؤها من الأهمية بمكان جمعت فيها هذه الرسالة ، ولا يفوتنى أن أنبه القارئ الكريم إلى أهم المراجع فى هذا الموضوع وهى الجزء العاشر من مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص 1 - 150 والجزء الأول من كتاب إغاثة اللهفان من مصائل الشيطان لابن القيم رحمهما الله — تعالى — فقد ذكرا فى هذا الموضوع ما يشفى ويكفى » ...

وفى أقسام القلوب يقول:

القلوب ثلاثة: صحيح، وهو الذى قد سلم من كل شهوة تخالف أمر الله ولهيه ومن كل شبهة تعارض خبره فسلم من عبودية ما سواه وسلم من تحكيم غير رسوله..

والقلب الميت : ضد هــذا هو الــذى لا حياة به فلا يعرف ربه ولا يعبده بأمره ..

زَادَتْهُمْ إِيمَانًا﴾ (الأنفال: ٢) لما فيها من الوعد والوعيد الباعث على الخوف والرجاء ..

وقال تعالى : ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ ( محمد : ٢٤) .. ومن أسباب حياة القلب التضرع بالأسحار أي الرغبة إلى الله ــ تعالى ـ بالدعاء والاستغفار والتوبة وسؤال المغفرة والفوز بالجنة والنجاة من النار وقت الترول الإلهي آخر الليل كما في الحديث الصحيح : « يترل ربنا إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول : من يدعوني فأستجيب له ، من يسألني فأعطيه ، من يستغفرني فأغفر له » رواه البخاري ومسلم ففيه الترغيب والحث على القيام آخر الليل للصلاة والدعاء والاستغفار وسؤال الجنة والنجاة من النار والدعاء بصلاح الدنيا والآخرة ، فإن الله ــ تعالى ــ أمر بالدعاء ووعد عليه بالإجابة وهو سبحانه لا يخلف الميعاد ومن أوقات الإجابة آخـــر الليل وذلك فضـــل الله يؤتيـــه من يشاء والله 

ومن أسباب حياة القلب ترك الذنوب التي تميت القلب وفي الحديث « أن العبد إذا أذنب ذنبًا كانت نكتة سوداء في قلبه ، فإن تاب واستغفر صقل قلبه ، وإن عاد إلى الذنب عاد السواد حتى يسود قلبه » فذلك الران الذي قال الله ـ تعالى ـ : ﴿ كَلا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا

ففيه الهداية التامة .. اهـ .. من مدارج السالكين لابن القيم » ..

ومدار اعتلال القلوب وإسقامها على أصلين : فساد العلم وفساد والقلب الثالث : قلب له حياة وبه علة ففيه من محبة الله والإيمان به القصد ويترتب عليهما داءان قاتلان : الغضب والضلال ، فالضلال والإخلاص له والتوكل عليه مما هو مادة حياته ، وفيه من محبة الشهوات وإيثارها والأخلاق الرذيلة ما هو مادة عطبه وهو ممتحن بين نتيجة فساد العلم والغضب نتيجة فساد القصد ، وهذان المرضان ملاك أمراض القلوب جميعها وشفاء ذلك بالهداية العلمية والهداية هذين الداعيين .. العملية معرفة الحق واتباعه والقرآن كله شفاء لهذين المرضين ولغيرهما ..

ويقول:

« وأعظم نعمة أنعم الله بما على عباده بعثة عبده ورسوله محمد ﷺ بالهُدى ودين الحق ، وهما العلم النافع والعمل الصالح .. وأصل ذلك وأساسه عبادة الله وحده لا شريك له وترك عبادة ما سواه ، فأشرقت ببعثته قلوب من استجابوا له بعد ظلامها ، وخشعت ولانت بعد قسوهًا ، ونالوا بذلك من القوة بعد الضعف ، والعز بعد الذل ، والعلم بعد الجهل ، ما فتحوا به البلاد وقلوب العباد ، وعلت بذلك كلمة الله ، وصارت كلمة الكفر إلى السفال والفشل والإذلال ، وعزل سلطان الجاهلية والإشراك ، فلله الحمد على ذلك إلا أن إبليس \_ أعاذنا الله منه \_ لشدة عداوته لبني الإنسان وعظيم تغلغله بالكفر والطغيان ومزيد جده في الصدف عن طاعة الرحمن ، وإن كان قد

فالقلب الأول : حي مخبت لين واع ..

والثابي : يابس ميت ..

والثالث: مريض فإما إلى السلامة وإما إلى العطب .. وأمراض القلوب ترجع كلها إلى أمراض الشهوات والشبهات وحياة القلب وإشراقه مادة كـل خير فيه ، وموته وظلمتـه مادة كل شر فيه ولا يكون صحيحًا حيًّا إلا بمعرفة الحق وإيثاره ، ولا سعادة له ولا نعيم ولا صلاح حتى يكون الله وحده هو معبوده وغاية مطلوبه ، ولا يتم ذلك إلا بزكاة قلبه وتوبته واستفراغه من جميع المواد الفاسدة والأخلاق الرذيلة ولا يحصل له ذلك إلا بمجاهدة نفسه الأمارة بالسوء ومحاسبتها ومجاهدة شياطين الإنس والجن ؛ شياطين الإنس بالإعراض عنهم ومقابلة الإساءة بالإحسان وشياطين الجن بالاعتصام بالله منهم ومعرفة مكائدهم وطرقهم والتحرز منها بذكر الله ــ تعالى ــ والتعوذ

الدينية من ليس لها بأهل حتى صرح من صرَّح من جهلتهم فيما يكتبونه وينشرونه بمزيد الحث والتحريض على ما هو من أعظم ما يهدم الإسلام وينسى أصوله العظام وأصبحت القلوب إن لم تمت في غاية من أنواع الأمراض مرض الجهل ومرض الشهوة ومرض الشبهة حتى استولت عليها القسوة والظلمة ، فإنا لله وإنَّا إليه راجعون .....

فيالها من أمراض ما أصعبها مع الإعراض عن الأدوية المحمدية ، وما أسهلها وما أخفها وما أسرع برأها متى عُولجت بالدواء الذى بُعثَ به طبيب القلوب الأكبر ﷺ ..الله علما يعد لوجه العم يهاه المحرية

وقد سَمَّى النبي على الجهل مرضًا لما ينشأ عنه من عمى القلوب الذى هو المرض \_ أى مرض \_ وفيما بعث به ﷺ من الكتاب والشُّنَّة لهذه الأمراض أنجح دواء وأنفع شفاء .. قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ ، وقال تعالى : ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلا خَسَارًا ﴾ ..

فهلمَّ إخوابي نداوى هذه الأمراض بأدوية كتاب الله وسُنَّة رسوله ﷺ بتدبر أوامرهما ونواهيهما ووعدهما ووعيدهما وزواجرهما ومذاكرة بعضنا مع بعض وقيامنا لله مَثنى وفُرادى لنتذكر ونتفكر ونتناصح صدر منه ما صدر من اليأس ؛ لم يدع الجد في إطفاء هذا النور والتنفير عن الحق والترغيب في أنواع الكفر والإلحاد والفجور والدعوة إلى البدع والإكثار من الأزّ إلى المعاصى والشرور ، وبث الشبه والشبهات وألوان المغريات على أيدى حزبه ومن استجابوا له من شياطين الإنس ، ومن أنواع الخدع بزينة الدنيا وزخارفها الفتانة وضروب الشهوات وشتى أسباب الصد عن ذكر الله وعن الصلاة من أجناس الملاهي وصنوف المسكرات حتى ثقل على القلوب سماع القرآن وحصل التهاون بوعيده وعدم الاهتمام بزواجره وتهديده .. ولا سيما بعد ما تصرمت أيام القرون المفضلة فإنه قد اشتد الخطب وانفتح باب الشو على مصراعيه ولم يزل في مزيد .. وإن كان ربنا تبارك وتعالى قد مَنَّ ببقاء أصل هذا النور وتأييد هذا الحق بما أجراه على أيدى علماء الصدق وورثة الرسل من تجديد هذا الدين وإقامة حجج الله على عباده .. ومع ذلك فالأمر على ما وصفته من تأثير مساعى إبليس وجنوده على الأكثر حتى اشتدت الكربة وصار الدين في غاية من الغربة ولا سيما أزماننا هذه التي صار فيها عند الأكثر المعروف منكرًا والمنكر معروفًا والسُّنة بدعة والبدعة سُنَّة .. ربي على ذلك الصغير وهرم عليه الكبير ، وطغى طوفان المادة وأخفى غبار الشبهات والشهوات وضوح الجادة وفشا الجهل وتكلم في الأمور

ونتآمر بالمعروف ونتناهى عن المنكر ونحب فى الله ونبغض فى الله ونوالى فى الله ونعادى فى الله ونتعاون على البر والتقوى ونبحث عن أدوية تلك الأمراض التى تحصيلها من أسهل شىء عندما تحصل القلوب على الصدق فى طلب هذا الدواء والإقبال على الله فى التماس السَّلامة من تلك الأدواء .. قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا للهِ مَثْنَى وَفُرَادَى ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا ﴾ ..

هلم إخواني نشخص سائر أمراض قلوبنا ونشخص أدويتها ونجاهد نفوسنا على معالجتها من تلك الأمراض المهلكة ، ويحض بعضنا بعضًا ويحذّر كل منَّا نفسه وأخاه من وبيل أخذ الله وشديد عقابه الدنيوى والأُخروى ، ومن الإقامة على أسباب تغيير ما من الله به من التوحيد وتحكيم الوحى المحمدى والعز والتأييد والأمــن والصحة والهدوء .. ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِقَوْمٍ سُوءًا فَلا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَالِ﴾ وفي الأثر : أن الله أوحى إلى نبي من أنبياء بني إسرائيل أن قل لقومك أنه ليس من أهل قرية ولا أهل بيت يكونون على طاعة الله فيتحولون منها إلى معصية الله إلا حوَّل الله عنهم ما يحبون إلى ما يكرهون .. إخوابى : إن ربنا تبارك وتعالى لم يغير على قوم نوح بإهلاكهم بالطوفان وسائر من أوقع بمم عقابه وأحلُّ بمم

سطوته إلا بعد أن غيّروا بمعصيتهم رسله ، وفسقهم عن طاعته فاستوجبوا التدمير ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَاستوجبوا التدمير ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا \* وَكَمْ أَهْلَكْنَا مِنَ الْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوحٍ وَكَمْ أَهْلَكْنَا مِنَ الْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوحٍ وَكَمْ أَهْلَكْنَا مِنَ الْقُرُونِ مِنْ بَعْدِ نُوحٍ وَكَفَى بِرَبِّكَ بِذُنُوبٍ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ ..

ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب ، وصل وسلم على خير من ثبت فؤاده بذكرك ، وجعلته ذكرا له ولقومه سيدنا محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين وصحبه أجمعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين ..

أ. د./ مبروك عطيةالأستاذ بجامعة الأزهر

| الموضيوع                                 | الصفحة |
|------------------------------------------|--------|
| المقسد معة :                             | ٣      |
| الفصل الأول :                            | ٧      |
| غش القلوب وعلاماته                       | •      |
| الفصل الثانى :                           | ١٢٣    |
| ا يتوهم أنه من غش القلوب                 |        |
| لَفْصَلَ الثَّالَثُ :                    | 1 2 8  |
| فى الضمانات الشرعية للوقاية من غش القلوب |        |